# UNIVERSIDAD DE SAN CARLOS DE GUATEMALA ESCUELA DE HISTORIA ÀREA DE ANTROPOLOGÌA

"Las pedidas matrimoniales indígenas como un hecho cultural tradicional. El caso de San Cristóbal Totonicapán, municipio de Totonicapàn"

INGRID ALEJANDRA SAY SANTIAGO

Nueva Guatemala de la Asunción, Guatemala, C.A., julio de 2008.

# UNIVERSIDAD SAN CARLOS DE GUATE4MALA ESCUELA DE HISTORIA. ÀREA DE ANTROPOLOGÌA

# "Las pedidas matrimoniales indígenas como un hecho cultural tradicional. El caso de San Cristóbal Totonicapán, municipio de Totonicapán"

"21 de Agosto de 1999, Bodas de Plata de la Escuela de Historia"

#### **TESIS**

Presentada por:

INGRID ALEJANDRA SAY SANTIAGO

Previo a conferirsele el Grado Acadèmico de

LICENCIADA EN ANTROPOLOGÍA

Nueva Guatemala de la Asunción, Guatemala, C.A., julio 2008.

# UNIVERSIDAD DE SAN CARLOS DE GUATEMALA ESCUELA DE HISTORIA

#### **AUTORIDADES UNIVERSITARIAS**

RECTOR: Lic. Carlos Estuardo Gàlvez Barrios SECRETARIO: Dr. Carlos Guillermo Alvarado Cerezo

#### AUTORIDADES DE LA ESCUELA DE HISTORIA

DIRECTOR: Lic. Ricardo Danilo Dardòn Flores SECRETARIO: Lic. Oscar Adolfo Haeussler Paredes

#### **CONSEJO DIRECTIVO**

DIRECTOR: Lic. Ricardo Danilo Dardòn Flores SUBSECRETARIO: Lic. Oscar Adolfo Haeussler Paredes VOCAL I: Licda. Marlen Judith Garnica Vanegas

VOCAL II: Dra. Walda Barrios Ruiz
VOCAL III: Licda: Zoila Rodríguez Giròn
VOCAL IV: Est. Mauricio Charlòn Vèlez
VOCAL V: Est. Juan Pablo Herrera

## COMITÈ DE TESIS

Lic. Celso A. Lara Figueroa Mtra. Walda Barrios Klee Mtro. Carlos Renè Garcìa Escobar.



# UNIVERSIDAD DE SAN CARLOS DE GUATEMALA ESCUELA DE HISTORIA

Nueva Guatemala de la Asunción, Viernes, 2 de mayo de 2008

UNIVERSIDAD DE SAN CARLOS

- MAY0 2008

Señores Miembros Consejo Directivo Escuela de Historia Universidad de San Carlos de Guatemala Presente

Honorables Miembros:

RO, Inciso 3.7 del Acta No. 5/9
ía 24 de febrero del año en cu , Artículo 11º. Incisos a, b, c, d e Grado de la Escuela de His

En atención a lo especificado en el Punto TERCERO, Inciso 3.7 del Acta No. 5/98, de la sesión celebrada por el Consejo Directivo el día 24 de febrero del año en curso y dando cumplimiento a lo que reza el Capítulo V, Artículo 11º. Incisos a, b, c, d, y e, del Normativo parta la elaboración de Tesis de Grado de la Escuela de Historia, rindo dictamen favorable al informe final de tesis titulado "Las Pedidas Matrimoniales Indígenas como un Hecho Cultural Tradicional. El caso de San Cristóbal Totonicapán, municipio de Totonicapán", de la estudiante Ingrid Alejandra Say Santiago, Carnet No. 2001-12,399.

Por lo anterior solicito se nombre Comité de Tesis, para continuar con los trámites correspondientes.

Sin otro particular y con las muestras de consideración y estima, me suscribo de ustedes atentamente.

"ID Y ENSEÑAD A TODOS"

Lic. Celso A. Lara <sup>(</sup>Figueroa

Asesor de T<del>esis</del>

@EJL 1284.4



# UNIVERSIDAD DE SAN CARLOS DE GUATEMALA ESCUELA DE HISTORIA

# -LICENCIATURA EN ANTROPOLOGÍA-

Guatemala, 26 de mayo, 2008

H. Consejo Directivo Escuela de Historia Universidad de San Carlos de Guatemala ESCUELA DE HISTORIA

2 9 MAYO 2008

En atención a lo especificado en el punto tercero, inciso 3.3 del Acta No. 14-2008 de la sesión celebrada por el Consejo Directivo el miércoles 07 de mayo del presente año, y dando cumplimiento a lo estipulado en el capitulo V, artículo 11 incisos a, b, c, d y e del Normativo para la elaboración de tesis de grado de la Escuela de Historia, rindo dictamen favorable al informe final de tesis titulado *Las pedidas matrimoniales indígenas como un hecho cultural tradicional.* El caso de San Cristóbal Totonicapán, municipio de Totonicapán, que presenta la estudiante, Ingrid Alejandra Say Santiago, carnet 2001 12399, de la carrera de Licenciatura en Antropología

Sin otro particular, y con muestras de consideración y estima suscribimos la presente,

ld y enseñad a todos

Mtra. Walda Barrios-Klee Integrante del Comité de tesis Mtro. Carlos René Carcía Escobar Integrante del Comité de tesis

# **ACTO QUE DEDICO**

## **A DIOS**

## **A MIS PADRES**

Jorge Luis Say Son Clarita de Say Con Especial Cariño.

#### A MI HERMANA

Dra. Fisiatra Janeloren Santiago.

# **A MI TIA**

Norma Santiago Maldonado

A

Angela Melgar

## **A LAS FAMILIAS**

Say Lòpez y Rivera Ochoa.

# **A MIS AMIGOS**

Walter y Belèn Giròn, Josué Rivera, Josè Castellòn, Vìctor Ordòñez y Marìa Josè Pèrez.

# A USTED.

Los criterios vertidos en la presente tesis son responsabilidad exclusiva de la autora.

# **INDICE:**

|                                                                                                                                                                                           | <b>PAGS:</b> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| INTRODUCCION.<br>CAPITULO I                                                                                                                                                               | 1-2<br>3-19  |
| Referente Teòrico Referente Històrico del Matrimonio Indìgena Las Pedidas Matrimoniales La Importancia de la Oralidad El Tertulero El Remate Compadrazgo.                                 |              |
| CAPÌTULO II<br>Proceso Metodològico.                                                                                                                                                      | 20-24        |
| CAPÌTULO III                                                                                                                                                                              | 25-68        |
| Municipio de San Cristóbal Totonicapán como contexto inmedia                                                                                                                              | diato:       |
| Contexto Històrico Contexto Geogràfico, fisico e hidrogràfico Contexto Social Divisiòn Político Administrativa Cultura Rol y status del tertulero o pedidor Simbolización de las pedidas. |              |
| CAPÌTULO IV<br>Análisis y discusión de Resultados                                                                                                                                         | 69-80        |
| CAPITULO V<br>Conclusiones                                                                                                                                                                | 81-84        |
| BIBLIOGRAFIA                                                                                                                                                                              | 85-88        |
| ANEXOS:                                                                                                                                                                                   | 89-97        |

Instrumentos para la recolección de la información:
- Guìa de entrevistas (Tertuleros)

- Guia de entrevistas (Otros Lideres)
- Cuestionario para Pobladores.

# INTRODUCCIÓN:

La presente investigación permite abordar cuestionamientos dirigidos a comprender como las pedidas matrimoniales indígenas constituyen hechos folklòricos y/o culturales.

De esta manera se trata de reafirmar, por ejemplo que las pedidas matrimoniales son hechos culturales, pues cumplen con las caracteristicas que autores folkloròlogos les han acuñado a estos hechos y que en la realidad son aplicables. Por tal razòn en esta investigación se justifican tambièn los cambios en el modelo que estas pedidas han tenido en el transcurrir del tiempo y la forma en que en el imaginario de los pobladores se les concibe; tomando en cuenta edades, sexo y escolaridad.

Datos proporcionados por otros autores, asì como los recabados personamente demuestran que este tema aùn no habìa sido abordado en su totalidad; por lo tanto se quizo hacer una investigación desde una perspectiva antropològica que permitiera comprender la importancia de las pedidas, pues como todo hecho cultural su análisis permite el abordar subtemas, que pueden ser: La importancia de la oralidad, los papeles que desempeña la mujer, el rol y status social de las personas que participan, la ceremonialidad que conllevan, la temporalidad en la cual se han llevado los cambios y por último el valor simbòlico que representan para cada uno de los vecinos San Cristobalenses.

El objetivo general es identificar la forma en que las pedidas matrimoniales se llevan a cabo y còmo estas son legitimadas por la sociedad, tomando en cuenta que han tenido cambios —como ya se mencionò- pero la esencia de "Pedir" aùn es la misma.

La observación participante permitiò documentar las formas que son utilizadas para el desarrollo de estas, y ademàs documentar también que por ser consideradas hechos culturales su abordaje permite el análisis de àmbitos econòmicos y religiosos.

El desarrollo de los capítulos corresponde a una presentación de informes finales de investigación y se realizó de la siguiente forma:

En el capitulo uno, se apuntaron aquellos aspectos teòricos que permiten la comprensión de què quiere decir o a què nos referimos con la palabra Pedida, què es un hecho Cultural, la importancia de la Oralidad, quièn es el Tertulero, què es un Remate y què es el Compadrazgo. La discusión se realiza desde el punto de vista de la Antropología Cultural.

En el capitulo dos, se desarrolla un proceso metodològico que narra la forma en que se seleccionò el tema, la revisiòn y análisis del material bibliogràfico, elaboración y validación de instrumentos, el trabajo de campo, el vaciado de los datos –cuestionarios, entrevistas- asì como el análisis de la información y la redacción del informe final.

En el capitulo tres, se hace una basta referencia al contexto del municipio de San Cristóbal Totonicapán, primero se realiza una semblanza històrica que concluye hasta nuestros dias, se continua describiendo un contexto geogràfico e històrico. Es este capitulo, el más extenso ya que es aqui donde se desarrolla una periodización que obedece al análisis de los cambios que las pedidas han tenido partiendo de un modelo Tradicional o Antiguo hasta el modelo que hoy en dia se desarrolla y que es llamado Moderno o Actual, abordàndose también el tema de la simbolización de las pedidas.

El cuarto capítulo expone de manera gráfica estadistica la forma en que los pobladores respondieron los cuestionarios, la forma en que los tertuleros y los lideres del municipio colaboraron al momento de responder a las preguntas, respuestas que fueron pilares para conocer el tema y que hoy permiten su redacción y su presentación final.

El último capítulo desarrolla las conclusiones. Estas conclusiones estructuradas en base a la investigación, los intrumentos, cifras porcentuales y gràficas que sirvieron para abordar el tema.

## Capitulo I

#### **MARCO TEORICO**

#### Referente Històrico del Matrimonio Indígena en Guatemala:

De acuerdo a las investigaciones realizadas por autores acerca del tema de las pedidas matrimoniales y matrimonio indigena encontramos que històricamente la petición y el precio de la novia, extendidos a travès del àrea del altiplano guatemalteco, datan del tiempo de la preconquista. (Paul, Lois y Benjamín. 1966).

En este tiempo de preconquista Suzanne Miles registra por ejemplo que los indígenas Pokomames del altiplano fueron organizados en clases, exactamente como lo fueron los Tzutujiles del Lago de Atitlàn (Indios de Atitlàn, 1971), con el fin de inferir en los procedimientos para concertar el matrimonio, pues este variaba de acuerdo a la clase social de los principales.

Miles, en su capítulo "Clases y Matrimonio" en refrencia a los relatos de Las Casas y Torquemada dice que presentan un problema de carácter documental. El capítulo sobre Matrimonio en la conocida edición de la Apologètica (Siglo XVI, XVII y XVIII) aparece con el nombre de "Las Leyes y costumbres que guardaban los indios de Guatemala acerca del Matrimonio", en opinión de Miles Las Casas fue cuidadoso en cuanto a incluir el nombre de la provincia respectiva en los títulos de la mayoría de sus capítulos; y la provincia en mención es, la Verapaz aunque todo lo investigado resulta de manera similar para toda el àrea indígena (Miles, Suzanne. 1983).

En los Pokomames del siglo XVI, Miles menciona en relación a las pedidas lo siguiente: "Enviaba pues, el señor que la pedia para su hijo solenes nuncios y mujeres ancianas y honradas que viniesen con la doncella, la cual traìan en los hombros ciertos hombres de bien que habìan ido tambièn para ello; haciase gran fiesta, bailes regocijo y habìa grandes comidas y borracheras en casa del padre de la doncella el dìa que la despedìan", y luego continua diciendo:... "la gente comùn o iban

ellos a buscar mujer para su hijo o hermano o pariente y si no tenìa padre ni tìo el mozo tenìa ese cargo. Cuando iban la primera vez a pedir la mujer llevaban el don o cosa con que la pensaban comprar y la madre o pariente más cercana iba por ella el dìa en que se casaba". (Miles, Suzanne. 1983. P, 100-101).

Por otro lado, Palomino menciona que la falta de crònicas y otros documentos relacionados, no permiten reconstruir el verdadero origen e historia del matrimonio tradicional indígena, si no solamente situarlo en la època de Preconquista como manera remota. Palomino hace referencia que Fray Francisco Ximènez en su obra "Historia de la provincia de San Vicente Chiapa y Guatemala" estudia a los indígenas de Verapaz, mencionando el matrimonio y todo su ritual como forma por medio de la cual los padres procuraban mujeres para sus hijos; las mujeres dice... debìan casarce con hombres de su linaje, el joven rogaba y pedìa por ella y suplicàbale al padre de ella. Esta descripción –segùn palomino- de los indios de Verapaz induce a especular que a fines del siglo XVI los Ixiles tambièn compartìan patrones similares (Palomino, Aquiles. 1972).

Para el caso del Pueblo Quichè y la estratificación social que prevalecia en la època prehispanica Carmack investigò que los Quiches se afiliaban a patrilinajes que se llamaban Nimjà "Casas grandes". El nombre se deriva de los edificios ocupados por los linajes de las cabeceras, con el tiempo se dividieron esos edificios en más y más cuartos. Estos patrilinajes "Principales" se agrupaban en cuatro secciones o patrilinajes "Mayores" que reconocían la afiliación con dos patrilinajes "Màximos". Tambièn habian patrilinajes "Minimos". Era un sistema de linaje segmentario que cambiaba constantemente, aunque la estructura general era similar para los varios Reinos Quicheanos. Las crònicas indican (especialmente el Popol Vuh) que hubo una segmentación en los patrilinajes, esto debido al aumento en el número total de señores (Villacorta, 1962: p. 334-335) y tambièn por conflictos sobre el pago por muieres tomadas en casamiento. Al parecer los patrilinajes eran exògamos y todos los miembros de los mismos ayudaban con los regalos intercambiados -probablemente en las pedidas- con tros patrilinajes al tiempo del casamiento. En general, los señores se casaban con personas de otros pueblos, de modo que todos los reinos de Guatemala estaban ligados por afinidad (Carmack, 1979, p. 72).

Segùn Carmack los patrilinajes de vasallos tambièn eran exògamos, y practicaban el Levirato. Seguramente se casaban entre patrilinajes del mismo paraje, como lo hacen muchos indígenas hoy en dìa.

La ceremonia antigua del casamiento plebeyo se asemejaba a la de los señores, pero los regalos e intermediarios eran de menor calidad. Todavía entre los indígenas quicheanos de Guatemala se sigue una ceremonia tradicional muy parecida. Las varias descripciones del proceso del casamiento entre los señores, como aparecen en las crònicas, indican que habían grandes ceremonias, con reglas formales y fijas. (Carmack, 1979, p. 72).

En el trabajo de Bunzel llamado "Chichicastenango" –región habitada por Quichès- menciona que la realización de casamientos y matrimonios tenìan las costumbres siguientes: primero por ninguna necesidad los jóvenes se casaban con los de su tribu o familia o parentesco, y segundo las alocuciones en las ceremonias matrimoniales son bien explicitas en cuanto al aspecto sexual del matrimonio (Bunzel, 1952, p. 118). Esto quiere decir que la joven aparentemente llega al matrimonio sin misterio alguno en los aspectos de la vida y segùn Bunzel la muchacha va al matrimonio sabiendo lo que le espera.

Las actuales reglas de matrimonio parecen mostrar al antiguo sistema de clan en desintegración. La preferencia por un cónyuge de otro cantòn, la prohibición de casarse con alguien del mismo apellido (los apellidos descienden por lìnea paterna), la aceptación de parientes consanguìneos "si ellos vienen de lejos", asì como el enèrgico énfasis en herencia patrilineal si la hija ha dejado el hogar paterno y su grupo local, todo retornarà al punto de partida del tiempo de descendencia unilateral con residencia que en gente sedentaria significa grupos exògamos por la vìa paterna.

En este mismo trabajo mencionan las pedidas matrimoniales como ceremonias importantes para poder llegar al matrimonio —como es aùn en la actualidad- diciendo: "Ellos vienen a pedir una muchacha en un jueves. El padre del muchacho vienen con el casamentero Chinimtal muy temprano, como a las dos o tres de la mañana. Ellos entran al patio y se paran para saludar a los cuatro puntos cardinales, en remenbranza de los antepasados de la casa y a apedirles perdòn por venir a su casa para pedir a su hija (Bunzel, 1952, p. 157).

Partiendo de esta revisión històrica que permite conocer el referente de las pedidas matrimoniales indígenas, puede ahora desarrollarse concretamente las pedidas del municipio de San Cristóbal Totonicapán en base a los estudios de Fray Frison.

Frison, un Fray franciscano que radicò en el lugar hace una revisiòn acerca de los matrimonios, apoyàndose en los escritos de Cortez y Larraz y señala: "Los matrimonios numerosos en los años del siglo XVII: En 1694, por ejemplo, fueron celebrados 31 matrimonios; 27 en 1654; 43 en 1664; 44 en 1674; 62 en 16845 y 68 en 1694.

En su documento Frison es bien claro en hacer mención que todos los matrimonios eran celebrados luego de haber realizado toda la ritualidad ceremonial acostumbrada –las pedidas-, ya que el matrimonio era el final de una camino que previamente había sido trazado (Frison, Bruno, 1975). Y continua desarrollando el tema de matrimonios diciendo... "Uno de los valores más autênticos y sagrados de la cultura maya està constituido por la familia". Segùn tradiciones ancestrales, en las que reflejan este sentido de sacralidad, èsta debe ser numerosa, honorable y bien integrada para formar una unidad armònica (Frison, 2000). Y continua diciendo... la familia del actual indígena Totonicapense conserva la estructura fuerte y estable del antiguo patriarcado Maya. Cabeza de la familia, con poder absoluto de decisión es el padre que todos respetan y al que obedecen. Èl ayuda a buscar la mujer a los hijos y da su consentimiento para el matrimonio –aquì se incluyen las pedidasde las hijas. Es el eje de la institución familiar y el responsable del sostenimiento de la mujer y de los hijos. (Frison, Bruno. 2000. P. 35).

A partir de e4sta información puede hacerse mención que durante el transcurso del tiempo las pedidas matrimoniales indígenas se han practicado y se siguen practicando de diferente manera, pues es de tomar en cuenta que se desarrollan dentro de un proceso dinàmico que se transforma, por tal razón ellas mismas sufren cambios, derivados de varios factores -econòmicos y globalizadores, por ejemplo- pero a la vez no han desaparececido, pues como hechos culturales tradicionales su vigencia es valida cada día.

#### LAS PEDIDAS MATRIMONIALES

La presente investigación se centra en el estudio de las pedidas matrimoniales indígenas que se llevan a cabo previo al matrimonio y que constituyen un hecho cultural en el Municipio de San Cristóbal Totonicapán.

Las **Pedidas** pueden conceptualizarse como aquella manifestación de sùplica y reflexión que tiene como significado sensibilizar la decisión de la vida misma de la novia, primero para ser novios y posteriormente para casarse (Baquiax, 2002).

Las pedidas matrimoniales pueden ser tomadas como ceremonias religiosas consuetudinarias que cumplen con la costumbre de los antepasados. En estas ceremonias se realizan matrimonios, se ruega por los difuntos, se pide por el bienestar individual o familiar, se ofrenda para tener buena cosecha de maiz, se presentan a los niños, ademàs de rogaciones y ofrendas entre otras (Morales, 2004). Estas ceremonias, aunque varian en cada pueblo, tienen un sentido festivo y su función social es mantener la costumbre, la tradición y las pràcticas culturales, aunque tambièn hay casos en los cuales las ceremonias se realizan cuando hay conflictos, dolor o problemas que agobian (Lima, 1995).

De acuerdo a la Conferencia Nacional de Ministros de la Espiritualidad Maya de Guatemala Oxlajuj Ajpop, las ceremonias sirven para conservar la unidad y la comunión entre familias y la comunidad.

En las Ciencias Sociales estas ceremonias suelen estudiarse como costumbres que se basan en comportamientos legitimados por un pasado inmemorial (Weber,1971), pero que sin embargo adquieren un carácter *sui generis* puesto que se repiten no a manera de rutina sino como transmisión de normas y valores dentro de un contexto social de significados y representaciones (Esquit,1995).

Por tal razòn, las pedidas matrimoniales pueden considerarse como manifestaciones autènticas de la cultura popular tradicional, ya que por medio de estas se transmite el **saber popular** a las nuevas generaciones.

Las pedidas matrimoniales pueden considerarse entonces como un Hecho Cultural, porque cumplen con caracteristicas como ser anônimo y no institucionalizado (Carvalho-Neto, 1971).

#### **Hecho Cultural**

Para Carvalho-Neto un hecho cultural de cualquier pueblo se caracteriza principalmente por ser anônimo y no institucionalizado, ese mismo hecho cultural puede ser también un hecho folklòrico pues la diferencia parte en que este ùltimo se extiende hasta la palabra pueblo.

Un hecho folklòrico es entonces un hecho cultural y social, pues es resultante de los hombres que han convivido en sociedad durante un lapso màs o menos largo, y que se sigue transmitiendo como producto colectivo y anònimo (Lara, 1977).

Las pedidas matrimoniales indígenas mediante su pràctica permiten la transmisión de ese hecho cultural legando el recuerdo no solo de un hombre sino el de muchos que han creado y recreado este hecho que ahora està socializado (Lara, 1977).

El significado de un hecho cultural entonces ha de entenderse en el momento en el cual la comunidad lo aprehende, lo guarda, respeta, defiende y por sobre todo reproduce y transmite a las generaciones, puesto que este hecho ya està incorporado a su propia cultura (Lara,1977).

Lara, citando a Augusto Raùl Cortazar -teòrico del Folklore Latinoamericano- menciona que el hecho cultural o folklòrico cuenta tambièn con caracteristicas, como son: Los fenómenos folklòricos son producto de un proceso dinàmico; son colectivos, socializados y vigentes; son populares; son empiricos y no institucionalizados; son orales; son funcionales; son tradicionales; son animicos y estàn geográficamente localizados (Lara, 1997).

Las pedidas matrimoniales como esencia de tradiciones populares cumplen con las características que autores como Cortazar le han aplicado a los hechos culturales o folklóricos.

Puede decirse –parafraseando lo ya dicho por el autor- entonces que las pedidas matrimoniales indígenas han tenido una serie de cambios que pueden atribuírsele al paso del tiempo, es decir, a la llamada "modernidad" derivada directamente de condiciones socioeconòmicas relevantes que han permitido que estas entren a un proceso dinàmico en el que constantemente surgen cambios que permiten transformaciones, pero que no alteran su esencia, en este caso su pràctica y su ritualidad.

Por otro lado tenemos que las pedidas matrimoniales también son hechos colectivos, esto quiere decir que la sociedad las ha adoptado e incorporado a su cultura.

Las pedidas se realizan en conjunto y todos los asistentes son participes de esta tradición, permitiendo así que estas se conviertan en vigentes , ya que su realización es constante y los asistentes se socializan de tal forma que pareciera que cada pedida es considerada como propia.

Tambièn las pedidas como hechos culturales son empìricas, orales y no institucionalizadas.

Para la realización de las mismas no existe un medio oficial para darse a conocer, son conocidas por la tradición que representan, a manera de ejemplo es de mencionar que los entrevistados afirmaron que generalmente se desconoce a profundidad esta tradición, por lo tanto como un primer paso en las pedidas puede ser el buscar al tertulero para que los instruya en el proceso que van a seguir, la instrucción es oral pues no existe documento alguno que oficialmente las de a conocer.

Cuando se habla de que las pedidas matrimoniales pueden ser también funcionales y tradicionales se està diciendo que satisfacen las necesidades de la sociedad, esto quiere decir que solamente por medio de las pedidas se obtiene un permiso vital para formar una nueva familia, en el momento en que la sociedad da este permiso, se empieza a satisfacer la necesidad para poder continuar el proceso, pues para las familias es de mucha importancia seguir este ejemplo que han cumplido tradicionalmente todas las generaciones.

Una pedida matrimonial es anònima tambièn porque no puede atribuirsele a ningún autor la tutoria de esta tradición, si bien es cierto se conoce que en algún momento empezò a realizarse, no se puede tener la fecha exacta, pero no cobrarà ninguna importancia el hecho de querer saber quièn o quienes las iniciaron.

Y por ultimo las pedidas matrimoniales estàn localizadas geográficamente ya que como más adelante se menciona en muchos lugares de toda Guatemala se realizan pedidas matrimoniales, pero en cada lugar - en este caso San Cristóbal Totonicapán- tiene razgos específicos que permiten que las pedidas sean únicas y sean reconocidas precisamente por alguna característica que las determina como propias y exclusivas de ese determinado lugar.

## La Importancia de la Oralidad

Para los fines de esta investigación, el estudio de la oralidad fue importante en dos sentidos.

El primero para llegar a la comprensión de èsta en cuanto a sistema de información que logra constituir formas especificas de enseñanza y conservación de normas , y el segundo es que esta investigación es producto de la utilización de la oralidad.

Esquit señala que la oralidad no es unicamente la explicación de una realidad, sino es la realidad misma en constante juego con el carácter de la sociedad en donde se manifiesta (Esquit,1995).

La oralidad se entiende como un sistema de información por medio del cual se transmiten valores y rituales por medio del proceso del habla que en este caso es el fenómeno de información màs importante en el que el idioma es un còdigo utilizado y trascendente (Esquit, 1995).

Por otro lado para Vansina, el valor històrico de la oralidad se puede comprender en el momento en que las transmisiones orales son fuentes històricas cuyas características principales son ser orales, es decir no escritas, sino memoria basada en transmisión entre grupos generacionales (Vansina, 1966).

Monsonyi analiza tambièn que todo lenguaje articulado es en principio un lenguaje oral en la medida en que no se traslade a escritura, por lo tanto este lenguaje oral es utilizado en el transcurrir del pensamiento, para asimilar lo imaginario, històrico y moral de la sociedad lo cual es transmitido generacionalmente.

La oralidad es entonces una fuente inagotable por medio de la cual el valor de la ritualidad, el valor històrico de la realidad misma, puede recabarse y presentarse en forma de lenguaje escrito. Lenguaje mismo que permite transmitir información y resultados importantes, tal es el caso de esta investigación.

#### El Tertulero

En las pedidas matrimoniales indígenas que se realizan en San Cristóbal Totonicapán ocupa un lugar relevante el llamado Tertulero, Tartulero, Pedidor o Portavoz.

Para explicar tal relevancia se retomarà el planteamiento de Weber en relaciòn a la rutinización del carisma o autoridad carismàtica, esta puesto que se aplica la palabra Carisma a cierta cualidad de una personalidad individual de la cual se le pone aparte de los individuos, tratàndolo como a quien està investido de poderes y cualidades específicamente excepcionales (Weber, 1947).

El tertulero o pedidor posee ciertas características para poder desempeñar este status social frente a la sociedad.

Estas caracteristicas pueden ser: La facilidad de expresión frente a varias personas en actos relevantes, el carisma para poder desempeñar este status, la autoridad para el buen desempeño de cada paso, el conocimiento a cabalidad las tradiciones del lugar y el ser reconocido como un varòn religiosa y moralmente respetado.

Al retomar el planteamiento de Weber se intenta explicar como al tertulero le son otorgadas cualidades ùnicas que hacen posible que sea reconocido y solicitado para un evento de tal magnitud como lo son las pedidas matrimoniales.

Al tertulero o pedidor se le encomienda en la mayoria de los casos el èxito o el fracaso de la actividad, pues èl toma el control y autoridad de èsta. De aquì parte el análisis que se maneja del porquè es considerado como poseedor de cualidades ùnicas y en algunos casos hasta cualidades sobrenaturales.

Segùn Gabriel Xiquin en el idioma Maya y de manera general el tertulero ò pedidor recibe el nombre de Kâmöbêy que textualmente significa guiador de camino.

Este nombre lo reciben las personas que indican los pasos necesarios para hacer ceremonias familiares y comunales, son intermediarios entre las familias en casamientos, pedidas de novia y ceremonias comunales. (Gabriel Xiquin, 2000).

#### El Remate

La ùltima actividad que se realiza en San Cristóbal Totonicapán en relación a las pedidas matrimoniales se denomina **Remate.** 

El remate es visto como el ideal del permiso que deben otorgarle a la joven pareja para que puedan concluir su relación de noviazgo en matrimonio.

Una vez que el remate se ha dado, puede hablarse ya de que las pedidas han terminado la función de sùplica y reflexión sobre la vida misma de la novia, pero también sobre la vida del novio y el futuro de ambos.

Esta actividad es demasiado importante ya que en ella como su nombre lo indica se Rematan ò se sellan los compromisos que los padres de los novios adquieren desde el momento en que se casen, compromisos que van desde el apoyo moral, econòmico hasta el religioso, ya que ambos jóvenes formaràn una familia.

En el remate se dan a conocer los vinculos sociales ya existentes entre las personas, y los nuevos vinculos que se adquieren al momento en que se formarà una nueva familia, estos vinculos en general son el compadrazgo (CEFOL, 1993).

#### Compadrazgo

El compadrazgo es un hecho que se da por apadrinar un casamiento, un bautizo, una primera comunión o confirmación y por bendición de una casa (CEFOL, 1993). También es un sistema por el cual una familia extiende sus relaciones personales con otros miembros de la comunidad. Según Nash al asumir parentesco virtual o ficticio en las crisis del ciclo vital del bautismo y el matrimonio, se consigue un grupo de padrinos y compadres, hacía quienes se muestra respeto y deferencia y de quienes se puede esperar consejo ocasionalmente (Nash, Manning. 1970. p.108).

En la decisión de nombrar a un compadre intervienen los padres de los novios y los novios, cuando una persona es nombrada como tal la aceptación es inmediata tomando en cuenta que es una distinción.

La persona nombrada como compadre puede ser alguien que haya servido en ocasiones o en una circunstancia muy especial, por esta razòn se le nombra como tal (CEFOL, 1993).

Un rasgo que puede ser muy relevante es que las personas que contraen este vinculo social deben ser catòlicas, este compadrazgo se lleva a cabo durante la fecha de la última pedida de una muchacha, se hace inmediatamente después de acordar y convenir la realización del matrimonio civil y religioso de la pareja, este acto se hace ante las imàgenes de los santos (CEFOL, 1993).

Este compadrazgo se lleva a cabo entre los padres de los novios y entre los padrinos de los matrimonios civil y religioso (CEFOL,1993).

A partir de esto se puede notar que al investigar bibliografía relacionada con las pedidas indígenas matrimoniales, la información que se halla es referente a distintos lugares de la república en donde de manera similar pero con diferentes matices se celebran, siendo distintivo de estas pedir en matrimonio a una joven o muchacha. De forma cronològica los estudios encontrados fueron:

Durante el perìodo de **1959 – 1979** se llevaron a cabo los trabajos de Benjamín D. Paul sobre "*La vida de un pueblo de Guatemala*", el cual se refiere a las normas del cortejo ya establecidas en San Pedro La Laguna municipio de Sololà.

Estas normas determinan la forma en la que el joven enamorado puede saludar a una señorita, esto se desarrolla al momento en el que las muchachas van a la playa varias veces al dia a buscar agua, el joven entonces no puede tocarla ni detenerla al bajar a buscar agua.

La oportunidad se presenta cuando ella asciende de regreso por el sendero, manteniendo en equilibrio el pesado jarro sobre su cabeza.

El salta al camino, la toma de una muñeca por detràs y los dos permanecen de pie, mientras èl recita su discurso ya preparado; la joven permanece atenta, pues cualquier movimiento o resistencia harìa caer el càntaro.

Luego aparece tambièn el trabajo de Louis Paul y Benjamín D. Paul sobre "Los cambios en los modelos de casamiento en una comunidad guatemalteca del altiplano" estudio realizado en San Pedro La Laguna municipio de Sololà.

Este trata de cambios ocurridos en la organización social por medio del advenimiento de grupos políticos locales que trajeron como consecuencia una serie de cambios en las pràcticas de cortejo y matrimonio de la comunidad en el curso de los años sesenta.

En este estudio los autores presentan por lo tanto el modelo tradicional de cortejo previo al matrimonio, en este modelo abordan al matrimonio por pedida y presentan a la vez la variante matrilocal de la forma tradicional en donde se da el matrimonio llamado de "adentro" y conocido como "Pa-jay" (en la casa).

La Revista Guatemala Indígena publica el "Estudio sobre la poliginia en Santa Marìa Chiquimula, Totonicapán" realizado por Martín Ordòñez Chipìn, en donde da a conocer la realización de las pedidas dentro de la organización familiar presentando dos sistemas utilizados, los cuales son un sistema antiguo y un sistema de previo enamoramiento. Este sistema es establecido al momento en el que se lleva a cabo la primera pedida.

En este caso particular de poliginia menciona que un hombre puede pedir a segundas y terceras mujeres. En todas las uniones conyugales se manifiesta una cultura patriarcal que da lugar al repudio hacia la esposa en el momento de cometer una falta.

Otro estudio publicado en la Revista Guatemala Indígena es titulado "Costumbres o ceremonias indígenas en el Departamento de Totonicapán" y su autor es Luis Felipe Carranza.

En este se abordan las costumbres matrimoniales que tienen lugar en las pedidas, mencionando los obsequios que se llevan a la familia de la joven, menciona tambièn el prestigio social que debe tener el "Samajel" o pedidor y de los cambios que ha habido en la realización de las pedidas.

El siguiente estudio se titula "Vida Social en Tecpàn: juventud, clases y Matrimonio" y su autora es Concepción Ajmac Cuxil.

En este trabajo la autora desarrolla el tema de los matrimonios y como consecuencia directa la realización de las pedidas matrimoniales en este lugar, analiza sobre el noviazgo por elección personal, cuenta como se realiza la primera pedida, segunda pedida, y tercera pedida.

Menciona tambièn el papel de los padrinos de los novios, el papel del pedidor, el papel de los ancianos- personas respetadas y que poseen un lugar importante dentro de la familia al momento en el que se empieza el ritual de desposar a la joven.

El siguiente perìodo oscila de **1981-1993** en donde son elaborados trabajos como "*Chichicastenango*" y "*Sociedad de un pueblo Indígena*" este ùltimo elaborado en San Andrès Xecul, Totonicapán y publicado por el Centro de Estudios Folklòricos (CEFOL).

En el estudio "Chichicastenango" elaborado por Ruth Bunzel se aborda el tema de las pedidas matrimoniales, mencionando que las pedidas en este lugar pueden darse de dos maneras: la primera es que son los padres quienes buscan a la joven que debe de casarse con su hijo una vez que este llegue a la pubertad, la segunda es que la iniciativa de pedir a la joven o muchacha puede venir del joven. Tambièn narra la existencia de un casamentero llamado "Chinamital" que es el encargado de "pedir" a la joven.

Un punto importante que menciona es que en las pedidas como parte de su misma dinàmica ocurre lo que se conoce como el rechazo y aceptación de los ofrecimientos de la familia del joven, en relación a las solicitudes de "Pedirla".

El siguiente estudio se titula "Los Pokomames del siglo XVI" de Suzanne W. Miles el cual fue realizado en el àrea del altiplano oriental de Guatemala.

En este estudio la autora aborda el tema de clanes y matrimonios y cita (como ya se mencionò) las narraciones de Las Casas y de Torquemada y aclara que la versión conocida de la *apologètica* de Las Casas incurre en un error tipogràfico al no mencionar especificamente el nombre de la provincia de la Verapaz en el capítulo relativo al matrimonio.

En dicho capitulo ella explica que en esta región el parentesco se le atribuia solamente a los hombres, lo que quiere decir que cuando llegaba en momento en que se tenian que casar las hijas mujeres lo hacian regularmente con miembros de otra tribu, lo que permitia que los hijos engendrados en esta unión fueran considerados de tribu o linaje aparte, en el caso en el que el padre de estas mujeres no hubiese tenido un hijo varón y no tuviera un heredero sencillamente no heredaba a los hijos de sus hijas nacidos en otra tribu.

Los padres en cambio con sus hijos varones eran los que procuraban encontrar mujeres para sus hijos. En el caso de que el padre de un muchacho perteneciera a la nobleza al momento en el que encontraba una joven para su hijo, este se encargaba de enviar regalos con mujeres ancianas y honradas que vinieran con la doncella y entonces la empezaban a pedir para su hijo. Cuando la gente común que no pertenecía a la nobleza pedía una señorita, era un hermano o algún pariente el que se encargaba de pedir en matrimonio a la joven, aqui se habla de que las jóvenes eran compradas con los presentes que llevaban a sus padres entonces un viejo del pueblo los casaba.

Otra investigación es la llamada "El Indìgena y su Cultura" realizado por Francisco Rodríguez Rouanet, en donde menciona que en Santiago Atitlàn Sololà, después del proceso de enamoramiento el muchacho comunica a sus padres sus intenciones de pedir a una joven en matrimonio.

Para esto los padres buscan a un "Xamàn" que es de su confianza y que pedirà a esta joven a sus padres. Aquì se manifiesta la dinàmica del rechazo y aceptación de la pedida, por medio de la aceptación o no de los obsequios.

El Centro de Estudios Folklòricos (CEFOL) realizò una investigación en San Andrès Xecùl Totonicapán llamado "Sociedad de un pueblo Indígena" en donde habla de la pedida y los requisitos que se deben llenar previos a esta (por ejemplo la edad).

Luego presenta la organización que se da en las pedidas, los días en que se realizan y el Compadrazgo que es un vinculo social entre los padres de los novios y entre los padrinos de los matrimonios civil y religioso.

El último perìodo de las investigaciones serà de **1995-2005**. Aquì encontramos el trabajo llamado "*Poder Local y bosques comunales en Totonicapán. El caso de la Aldea San Vicente Buenabaj, Municipio de Momostenango*" de Enrique Virgilio Reyes .

En esta investigación analiza el matrimonio y parentesco en este lugar, mencionando que el primer paso para llegar al casamiento era la pedida, la cual consistìa en que los padres del varòn buscaban al Chuch` Kajau o sacerdote maya para que fuera el encargado de entablar la primera comunicación con los padres de la mujer, para informar sobre el interès de determinada familia en determinada muchacha. Si la respuesta a la pedida era negativa, que era lo comùn al principio, el Chuch`Kajau volvìa a insistir y la pedia nuevamente. La fecha del matrimonio estaba determinada por el calendario maya, se hacìan entonces los ritos correspondientes y les daban consejos para ayudarlos a conducir su matrimonio.

El Centro de Apoyo a las comunidades Ruk`ux Tinamit Proyecto de Desarrollo Santiago (PRODESSA) publica un documento llamado "Ecología y Crisis Social Guatemalteca/ Perspectiva Maya K`ichè" en el cual encontramos el tema del matrimonio, aquì se narra la manera històrica en la que el joven iba a su padre y le comunicaba que deseaba casarse con cierta señorita, el padre a partir de esto buscaba a un "anciano" casamentero del pueblo que hablaba en nombre de la familia a los padres de la joven o muchacha, se menciona como los obsequios al ser recibidos simbolizaban la aceptación del muchacho de "pedir" a la joven.

El casamentero recibe el nombre de "Tzu". Y lleva presentes y piedras de valor a la pedida.

Ademàs en la Colección Tradiciones de Guatemala del Centro de Estudios Folklòricos (CEFOL) encontramos la Revista numero 51-52 llamada Etnología y Etnografia en donde aparece el trabajo titulado "Breves notas sobre el Matrimonio Q'eqchi' en Guatemala" su autor es Màximo Bà Tiul quien investigò sobre el matrimonio, mencionando que entre los Q'eqchi'es las pedidas matrimoniales o tz'aamank como se les llaman se realizan de tres a cinco veces, en cada una de estas se llevan

obsequios que regularmente son viveres, y en este caso cuando una pedida es aceptada toma el nombre de Sumenkil.

Si los obsequios que llevan ante los padres de la novia, como cacao, azùcar, candelas, copal, licor, gallina frijol, etc., son consumidos por la familia entre cada una de las pedidas, es señal de que el joven es aceptado; pero si los dones siguen intactos, es señal de rechazo; por lo tanto, es mejor desistir de toda sùplica.

En todas las etapas del rito matrimonial figuran los ancianos jugando un papel importante preponderante en la celebración de estas.

El siguiente estudio se titula "La Ley que llevamos en el Corazòn" su autora es Eva Kalny y està realizado en dos comunidades mayas – Sakapultecos y Chiquimulas- de Sacapulas Quichè. Aquì la autora aborda el tema del matrimonio entre los Sakapultecos y dice que una condición para el matrimonio es que la familia del novio pida la mano de la señorita. Lo normal en este lugar es que el muchacho que quiere casarse solicite a sus padres que pidan la mano de la novia.

Los padres preguntan al joven si para èl es algo serio, le advierten las consecuencias y obligaciones de un matrimonio y se informan de los deseos de la muchacha, si los padres de esta joven rechazan la pedida bajo pretextos pero a la vez prometen pensarlo es una buena señal. El nombre que recibe el portavoz es Ajk`amal be y en las manos de èl està informar de las intenciones y aspiraciones de la familia.

Y por ùltimo està el trabajo publicado por la Revista "D" de Prensa Libre tìtulada "*El Camino al Altar*" su autor es Francisco Mauricio Martìnez y el estudio fue realizado en la Aldea Las Canoas, San Andrès Semetabaj, Sololà.

Para el autor la ceremonia del matrimonio es la culminación de los rituales del noviazgo y la pedida, los cuales se estàn transformando. Cuenta que entre los kakchiqueles existe una primera cita la cual se logra a travèz de un intermediario el cual es amigo o amiga de ambos, si la joven està interesada en el caballero entonces llega a esta cita y si èl le habla de sus sentimientos ella le dice entonces que pensarà lo que èl le ha dicho y le responderà pronto. Si lo acepta pasaràn tiempo juntos hasta que llega el momento en que deciden formalizar su noviazgo, entonces es cuando empiezan las pedidas no para ser novios sino para casarse.

El dia de la pedida, el novio va acompañado de un "Pey" (pedidor), quien es el que dirige la comitiva que llega al hogar de la señorita. Según el autor no todas las pedidas son tan fàciles como parecen, ya que algunas se complican cuando el futuro yerno no le cae bien a la familia de la novia.

Antes de tocar la puerta de la casa el pedidor y el grupo familiar hacen una oración a Dios para que los ayude y les concedan la mano de la mujer, y a la vez que los padres tengan la paciencia de escucharlos. En este lugar regularmente el número de las pedidas es de tres veces.

## Capìtulo II

#### PROCESO METODOLOGICO

La presente investigación fue realizada en San Cristóbal Totonicapán, municipio de Totonicapán.

El titulo de esta investigación obedece al interès por la teoría folklòrista y a la vez por la Antropología Cultural, interès que surge al momento en que en las aulas de clases se nos imparten dichas teorias. Por lo tanto al reconocer dichas teorias en el contexto en el que se situa se pudo generar una aportación cientifica del hecho cultural y una aportación al municipio mismo.

La investigación tiene un proceso metodològico encabezado por dos trabajos que obedecieron a los cursos de seminario impartidos en la Escuela de Historia.

A partir de estos trabajos se hicieron revisiones teòrico-metodològicas para poder llegar a una claridad de los conceptos que iban a ser utilizados en el trabajo.

La selección acerca del lugar en que se realizò la investigación no fue difícil tomando en cuenta que aquì en alguna ocasión ya se habia hecho trabajo de campo. Derivado de estos primeros acercamientos existieron varias dudas de còmo delimitar el problema de estudio, delimitación que se aclaró una vez que se revisò el interès propio de la investigación.

Una vez esclarecido esto, la metodología se dividiò en Cuatro etapas:

La Primera Etapa consistiò en la recopilación, revisiòn y análisis del material bibliogràfico que fuese pertinente a esta investigación, con el fin de identificar los vacios que se pudiesen tener.

En esta etapa se presentaron inconvenientes ya que la bibliografía referente concretamente a las pedidas es muy precaria, a excepción de un trabajo que sì aborda específicamente este tema, pues en su mayoria la información obtenida es aquella inmersa en el tema de matrimonio, tema que en esta investigación no serà analizado, sino solamente mencionado en algunos casos que asì lo amerite.

En esta bùsqueda de material bibliogràfico se incluyò como parte principal las teòrias folklòricas, la Antropología Cultural y las monografías del lugar.

Estando en este punto se programò una primera visita al municipio.

Esta visita tuvo muchas metas a cumplir entre las cuales se pueden mencionar: la primera y la màs importante antes que nada fue presentarse a la Municipalidad y presentar una carta en la que el asesor respaldaba la visita a este municipio. Luego se realizò observación participante en cuanto a determinar què personas eran las adecuadas a participar en la investigación, determinando que las indicadas eran: El Presidente de la Hermandad del Señor Sepultado, El Presidente del Comitè del Agua Potable, Empresarios del lugar, jóvenes mujeres que en ese momento estaban siendo pedidas, mujeres adultas que ya estaban casadas y por lo tanto ya habìan sido pedidas y adultos mayores que con su experiencia enriquecieran la investigación. Se determinò què tiempo duraria esta investigación y en què parte del municipio se haria la misma. Luego de haber hecho esto, empezò la etapa de contactarlos para pedir la colaboración necesaria.

Terminando de contactarlos se elaborò un calendario el cual permitirìa planear la tarea de todos los dìas y tambièn el nùmero de dìas que se tendrìan que permanecer en este lugar, al final se permanecieron cuarenta y cinco dìas.

Al momento de regresar a la Ciudad Capital, nuevamente se revisò la información como por ejemplo las monografías que se habian conseguido y se incorporaron nuevas ideas, lo cual permitiò una revisión de material una vez màs.

Aquì se empezò la elaboración de las guìas para los cuestionarios que habrìan de pasarse a los pobladores en general, las de las entrevistas para los tertuleros y las de las entrevistas para las personas lìderes del lugar. Tambièn se elaborò una prueba especial o piloto que sirviera para determinar si se comprendìa lo que se iba a preguntar.

Esto permitiò una reuniòn por primera vez con el asesor para que se pudiera trabajar revisando las guias elaboradas lo cual hizo que se depuraran algunas preguntas y se agregaran otras en beneficio de la investigación. Una vez listas podia continuar la investigación.

La Segunda Etapa se desarrolla cuando las pruebas de las guias son pasadas a cuatro pobladores, una vez determinando este procedimiento de validación se pasò a la utilización de las verdaderas guias. -Aqui puede decirse que se trabajo en la recolección de información *in situ*-.

El tiempo de las personas es una verdadera limitación para toda investigación pues siempre ocurren imprevistos que hacen demorar lo planeado, pese a esto el contacto previo sirvió de mucho para tener la confianza de seguirlos buscando hasta que fuese posible entrevistarlos.

Una experiencia personal adquirida es que entre màs sincero sea el investigador al momento de tocar puertas mejor recibido serà, ya que las personas abren las puertas de sus hogares de manera voluntaria, lo que permite no solo crear amistades sino tambièn recolectar información valiosa para el trabajo.

En cuanto a la muestra, puede decirse que se trabajò en su totalidad el Barrio de San Sebastián que se ubica entre la zona 2 y 5 del municipio y las personas que participaron en esta investigación fueron tomadas al azar.

El número de cuestionarios trabajados fue de cien, los tertuleros entrevistados fueron los más importantes del municipio logrando contabilizar cinco y los líderes del lugar entrevistados fueron diez.

Estas cien personas que colaboraron contestando los cuestionarios fueron –como ya se mencionò- mujeres que en ese momento estaban siendo pedidas, padres de familia que en ese momento estaban en los preparativos de la pedida de una hija o padres que estuvieran junto a su hijo pidiendo a la señorita.

Tambièn participaron adultos mayores que narraban la manera en la que ellos hace muchos años pidieron a su esposa y viceversa pues se escucharon testimonios de mujeres adultas que narraban còmo ellas fueron pedidas; en este momento se intentò dar un lapso de tiempo ya que ellas se expresaban, decìan lo que pensaban y esto habìa que escucharlo como forma de respeto al tiempo y a la información que estaban brindando, aunque en muchos de los casos esto no necesariamente se ligara con la investigaciòn, pero habìa que romper con lo tradicional de hablar solamente de lo que nos interesa y ser cortantes ante aquello que evaluamos como irrelevante a nuestro trabajo.

En esta segunda etapa se conocieron los aspectos logísticos como: tiempo de recorrido, costos de viaje, lugares, precios de hospedaje, alimentación, y condiciones del viaje.

La Tercera Etapa consistiò en clasificar todo el material obtenido.

Esta clasificación se hizo de la siguiente forma: por edad y sexo. Se separaron entonces los cuestionarios de las mujeres jóvenes que estaban siendo pedidas, mujeres adultas que ya habían sido pedidas, mujeres adultas mayores -que hacían una clara diferenciación de los cambios relevantes que han tenido las pedidas-, los tertuleros, los líderes del municipio, y hombres de familia que narraron el proceso que siguieron cuando ellos pidieron a la mujer que es actualmente su esposa.

En el momento en que se leyeron y escucharon los materiales que se habian obtenido, se decidió que lo mejor para ahorrar tiempo era trabajar de una vez los datos estadísticos para que cuando se tuvieran que plasmar en la investigación ya estuviesen listos.

La revisión de todo el material obtenido tardó entre treinta y cuarenta y cinco días, al final pudo conocerse que cada cuestionario y cada entrevista tenía datos únicos que debían ser aprovechados y valorados lo más alto posible.

Cada vez que se leen, revisan y transcriben los materiales puede notarse lo valioso que son los datos ya que por medio de ellos podemos llegar a conclusiones importantes, por ejemplo estos cuestionarios reflejan la identidad religiosa a la que pertenecen los entrevistados, las ideas que pueden tener aquellas mujeres jóvenes en cuanto a la pedida, las ideas que manejan las mujeres adultas en cuanto a su pedida, las ideas de aquellas mujeres que han tenido la oportunidad de terminar sus estudios de primaria, bàsico y diversificado y que hoy estudian en una universidad, las ideas de aquellas mujeres jòvenes que hoy en día son madres solteras, las ideas de aquellos hombres que asisten a una universidad y por último las ideas semejantes que existen en cuanto a las pedidas y la importancia de la realización y conservación de estas.

En cuanto a su temporalidad es de mencionar que este trabajo de campo estaba planificado para realizarse del veinte de febrero al veinte de marzo, esta planificación tuvo que determinarse asì ya que la calendarización de las personas que iban a participar en este trabajo se regia principalmente al tiempo ofrecido para entrevistarlos en su hogar. Al final no durò un mes sino cuarenta y cinco dias.

Es de mencionar que la estancia en el municipio, transcurriò sin problema alguno, al contrario el municipio es tan accesible no solo en cuanto a su hospitalidad sino en cuanto a su ubicación geogràfica.

#### La Cuarta Etapa

Esta etapa es bien importante para la investigación, ya que aquì se empezò el proceso del trabajo ejecutivo de "armar" todo lo obtenido.

Este proceso como primera parte busca crear un hilo conductor que permita no perderse en el sentido de relacionar la información de los cuestionarios, de las entrevistas, de las monografías y de las teorías que ya se habian analizado. Este proceso es el màs complejo y el que màs tiempo lleva puesto que aquì todos se convierten en autores y por tal razòn se es el ùnico responsable del análisis que en este momento se presenta.

Durante esta etapa se utilizaron los datos estadisticos que estaban listos desde la etapa anterior y se depositaron a las gràficas. A partir de vaciar la base de datos se empezaron a revisar errores para poderlos corregir. En un capitulo aparte se daràn a conocer la descripción y análisis de los resultados obtenidos.

Las entrevistas fueron transcritas con un grado de dificultad, por ejemplo pèrdida de una conversación por fallos del aparato y mala definición del sonido. Esta información por el valor que a la investigación aporta debìa transcribirse lo màs inmediatamente posible, ya que entre màs tiempo pasa la información con el investigador màs probabilidad existe para poderla tergiversar o cambiarla sin querer.

El análisis se realizò de acuerdo a la información obtenida y a las variables de las preguntas guìas de las entrevistas y cuestionarios que identificaron los elementos sustantivos de las respuestas.

Por último es necesario decir que en todo trabajo de campo la riqueza que nos corresponde y que es invalorable es la experiencia de compartir con las personas, de conocer las diferentes sociedades y a la vez aportar a estos lugares a donde vamos nuestros puntos de vista analíticos.

## Capitulo III

# MUNICIPIO DE SAN CRISTÓBAL TOTONICAPÁN, DEPARTAMENTO DE TOTONICAPÁN. – CONOCIÈNDOLO-

Siendo San Cristóbal Totonicapán un municipio del Departamento de Totonicapán, es necesario elaborar un esbozo del municipio con datos Històricos sobresalientes, ubicación Geogràfica e indicadores sociodemogràficos, con el fin de enmarcar nuestro lugar de estudio.

#### Contexto Històrico

Conocimiento Històrico del Pueblo / Origenes del Nombre

El poblado es de origen Precolombino pues està sentado sobre un sitio arqueològico que se ha dado en llamar San Cristóbal.

El cronista de la colonia Francisco Antonio de Fuentes y Guzmán, en su obra "Recordación Florida" escrita hacia la ùltima dècada del siglo XVII, manifestò que el pueblo se conocìa como San Cristóbal Paxula, indudablemente era el nombre antiguo, al cual siguiendo la tradición y costumbre española, se le antepuso el del Santo bajo cuya advocación estaba el poblado; Vàzquez, en su crònica da el nombre de San Cristóbal Pahula, pudiendo ser tambièn San Cristóbal Pajula.

En tal sentido y que probablemente sea el nombre original del pueblo, nombre de origen K`ichè que se puede interpretar como En el lugar de las cataratas o Lugar donde se bifurca el rìo y esto seguramente se debe al rìo Samalà.

Fuentes y Guzmán tambièn cita en su obra los nombres de San Cristóbal Puxila, a que otros dicen San Cristóbal Totonicapa, que es una de las principales guardianìas de la región de San Francisco.

#### Breves Datos Històricos

San Cristóbal Totonicapán es un poblado de origen precolombino, lo que permite suponer que el ayuntamiento se instaurò en San Cristòbal Totonicapán por el año de 1,578 a juzgar por la información que al respecto dio el corregidor que residìa en San Miguel Totonicapán (hoy Totonicapán) en dicho año.

Fray Francisco Vàzquez de Herrera menciona que el obispo Fray Payo de Rivera fue en visita pastoral en 1,661 a San Cristóbal Pahula y que sus habitantes le solicitaron se erigiese un convento, lo cual considerò procedente el 8 de junio de 1,689, firmando el cronista Fray Francisco Vàzquez, mencionò al poblado como San Cristóbal Paxula. Que indudablemente era el nombre antiguo con la indicación de que era San Cristóbal Pajula.

El tambièn Franciscano, Francisco Zuaza escribiò una descripción de los conventos franciscanos, a solicitud del obispo de Guatemala, y Fray Francisco Vàzquez mencionò al poblado como San Cristóbal Totonicapán por lo que puede afirmarse que a finales del siglo XVII ya se le conocìa con ese nombre con las indicaciones apuntadas.

Fuentes y Guzmán hace una descripción del pueblo indicando que su aspecto material es tan hermoso como el de Totonicapán, con toda la caseria de teja y ostentativo convento guardiàn con rico y suntuoso templo y rico adorno de sacristía, casa de cabildo y de mucha capacidad y desahogo.

Donde se produce el número de ocho mil ciento veinticuatro habitantes, todos muy aplicados al cultivo de la virtud de la gran cantidad de feligreses que había. El despacho de gobierno autorizado tiene fecha 24 de diciembre de 1,663 en donde habían construído los indígenas una casa conventual.

El segundo templo parroquial fue trinado en 1,977 junto al primero, con la intención de recoger sus antiguos retablos y utilizar parte de las paredes, asì como otros materiales. En este templo se consagrò a un obispo, pues el primer obispo franciscano que llegò a Guatemala, Don Juan bautista Alvarez de Toledo quien según el historiador Agustín Estrada Monroy, respondìa exactamente al nombre de Juan Alvarez de Castillo, el 27 de diciembre de 1,714 consagrò a obispo de Chiapas a Don Jacinto Olivera y Pardo.

El bachiller, el sacerdote Domingo Juarros, escribió en 1,880 que el poblado era cabecera de curato dentro del partido de Totonicapán que se hablaba el Kichè y que su extensión era de dos leguas estando ubicado a treinta leguas al nor -este de la capital.

En la tabla impresa anexa la circular del jefe político superior Gabino Gainza del 7 de noviembre de 1,821 para la elección de diputados al congreso de las provincias unidas de Guatemala aparece como San Cristóbal Totonicapán, perteneciente al entonces partido de Totonicapán.

Al haberse declarado la asamblea constituyente el 11 de octubre de 1,895 la constitución Política del Estado de Guatemala, indicò los pueblos que comprendían el territorio.

San Cristóbal aparece perteneciente al noveno distrito de Totonicapán. Tambièn figura en el decreto de la asamblea del 27 de agosto de 1,863 para la administración de justicia por el sistema de jurados.

El 31 de octubre de 1,880 se practicò un censo de población y en la información proporcionada se cita que San Cristóbal es un pueblo del departamento de Totonicapán que dista dos leguas de la cabecera. Se indica que unicamente hay en el ramo de industrias, como especialidades, algunos tejedores, alfareros, laneros y carpinteros. Se cita como curiosidad la iglesia cuya construcción recuerda los edificios del tiempo de la Conquista, además que el clima es frio. No se obtuvieron datos de la población en esa fecha.

# Breve Descripción de la Fundación

Se cree que el municipio fue fundado entre los años de 1,524 y 1,540. Sus fundadores fueron misioneros franciscanos encargados de la cristinianización de los indigenasy el nombre con el que se bautizó fue San Cristóbal Pahula.

El valle que hoy ocupa San Cristóbal y los pueblos vecinos, estuvo formado por distintos asentamientos humanos y habitados por indígenas del lugar, pertenecientes a la rama Kìchè.

Pahula en etimología Kìchè significa catarata. Los quiches estaban organizados socialmente a nivel de estado, donde existieron varias estratificaciones sociales, culturales y econòmicas, en la cual la clase dominante estuvo formada por la nobleza Rey, Virrey, Príncipe, sacerdotes, altos jefes militares quienes ejercian el poder y se afiliaban a patrilinajes o casas parcialidades.

La cultura quichè se encontraba en un momento de decadencia en el perìodo post-clàsico tardìo debido a problemas internos, como: enfermedades, guerras de dominio territorial y guerras contra los Cakchiqueles. Estos problemas tuvieron que incidir directamente para que se encontraran un tanto desorganizados a la llegada de los conquistadores a principios del siglo XVI.

## Aspectos que Determinaron durante la Colonización

Cuando los españoles llegaron a Guatemala en el año de 1,524, buscaron como aliados a los Cakchiqueles, producièndose de esta manera la conquista del pueblo quichè. Era necesario tener un control sobre el indígena conquistado y para esto se funda una serie de pueblos no muy distantes entre sì como: Salcajà, San Andrès Xecùl, San Cristóbal Totonicapán y otros. Esto representaba seguridad, administración y comercio.

Por lo que se cree que la fundación del pueblo de San Cristóbal Totonicapán fue entre los años de 1,524 y 1,540 trazando primeramente el casco urbano y realizando los trabajos de construcción de las primeras obras que fueron dirigidos por misioneros franciscanos, que abarcó primero la parte correspondiente al centro del Barrio Santiago que fue donde se ubicó la primera iglesia, la caballeriza y la casa de los religiosos.

Posteriormente en el año 1,578 el corregidor de San Miguel Totonicapán ordena que San Cristóbal organice un ayuntamiento que administre justicia y recolecte los tributos, tributos que se pagaban a la corona española y a la iglesia, en especie, en servicios personales o en dinero.

# Aspectos Importantes durante el Siglo XVII y XVIII

Las disposiciones de la Real corona de reunir a los nativos que se encontraban dispersos y el aumento de la población trajeron consigo una nueva ampliación del casco urbano.

Adquiriendo asì importancia, San Cristóbal en el año de 1,674 es elevado a cabecera de doctrina, teniendo como pueblos filiales a San Andrès Xecùl y San Juan Olintepeque, lo que indica que desde la època colonial San Cristóbal era considerado un punto estratègico para el desarrollo de ciertas actividades.

Uno de los principales aspectos en el año de 1,721 es que en el municipio se da un crecimiento del casco urbano y puede notarse que ha abarcado todo el Barrio Santiago, El Salvador y El Calvario.

La construcción de la Iglesia de San Sebastián corresponde al siglo XVII al igual que el rastro de algunas construcciones por lo que puede considerarse que en este perìodo se empezò a realizar basta arquitectura, ejemplo de ello es que la Iglesia del Barrio Salvador es de finales del siglo XVIII.

Las construcciones utilizaron un modelo común bien conocido, que consta de una cuadricula formada por elementos iguales, ocasionalmente rectangulares, aunque San Cristóbal no fue trazado asi pues el trazo es irregular el cual hasta hoy se ha conservado.

A mediados del siglo XVII como consecuencia del terremoto de Santa Olaya de 1,689 arruina la primera Iglesia y por supuesto las casas del pueblo, teniendo que ser reconstruídas por los mismos indígenas, por tal razón surge la primera Iglesia principal Santiago, consagrada en el año 1,711.

A principios del siglo XVIII en documentos oficiales aparece San Cristóbal Totonicapa o Totonicapán y a partir del año 1,725 aparece definitivamente como San Cristóbal Totonicapán.

# Aspectos Importantes Durante el Siglo XIX

Desde el inicio de la colonia, la producción y el trabajo indígena estuvo manejado por los españoles, esto naturalmente fue consecuencia del comercio obligatorio entre Guatemala y España, comercio de desventaja para los españoles americanos, hechos que junto a los movimientos revolucionarios de los Estados Unidos y Francia vinieron a provocar el espìritu independiente de Guatemala logràndose la misma en 1,821.

La independencia fue la conquista de la no opresión colonial, a partir de entonces el comercio se dirigiò a otros países, la base del cultivo del cafè constituyò el sistema de peonaje, un sistema de esclavitud oculta.

Las contradicciones entre los mismos políticos nacionales y extranjeros condujeron al derrumbe de los conservadores en la revolución de 1,871. Con esto la Iglesia perdió su poder de terrateniente pasando las tierras de poder de los libradores, encabezados por Justo Rufino Barrios.

Esta revolución para San Cristóbal representó beneficios, ya que el pueblo no tuvo que pagar más tributosa la iglesia, ni servicios personales como se venía haciendo, los edificios del convento pasaron a manos de la municipalidad que es donde hoy funciona la misma.

# Aspectos Importantes Durante el Siglo XX

Particularmente en la segunda mitad de este siglo la infraestructura general mejorò, lo que en un principio fueron construcciones eclesiàsticas y viviendas hoy se ha convertido en un tejido mejor equipado como educación, salud, comercio, etc. No asì en las àreas rurales donde la infraestructura es generalmente muy escasa.

El crecimiento en el àrea urbana ha sido desordenada, la tenencia de la tierra sumada a la falta de planificación, ha conducido y sigue a una expansión urbana espontànea, como ejemplo se ve el Barrio San Sebastiàn que crece al este de la CA-1 con construcciones esparcidas, lo mismo sucede con los demàs barrios sin calles ni avenidas, unicamente con caminos y veredas peatonales que dificultan el acceso hacia las viviendas, lo que es un problema para un posible ordenamiento urbano.

En este siglo también se han iniciado la formación de varios núcleos comunales en las àreas rurales, núcleos que posteriormente seràn el centro urbano de las aldeas que estàn surgiendo sin ningún proceso de planificación, ya que no existe ningún criterio de ordenamiento sòlido preestablecido ni existen aplicaciones a las legislaciones que tratan de normar este tipo de asentamientos humanos, como es el caso del àrea urbana de San Cristóbal, en donde ciertas àreas consideradas como rurales tienden a unirse con el àrea urbana.

# Contexto Geogràfico, Fisico e Hidrografico



El municipio de San Cristóbal Totonicapán, se encuentra ubicado en la parte sur del departamento de Totonicapán, està situado en el altiplano sur occidental de Guatemala, a una altura de 2.33 metros sobre el nivel del mar.

Se comunica por la carretera panamericana CA-1 a la ciudad capital del cual dista 189 kilòmetros, misma que conduce a la ciudad de Huehuetenango, a 77 kilòmetros de sitancia; a 12 kilòmetros de la cabecera departamental sobre la ruta nacional RN-1; hacia Quetzaltenango 15 kilòmetros y a 1 kilòmetro de la bifurcación de la carretera denominada Cuatro Caminos, todas ellas asfaltadas.

En el pueblo la mayoria de calles son adoquinadas, otras son de terraceria al igual que los caminos vecinales, veredas y laderas que comunican con otros municipios y poblados rurales.

El municipio se localiza en latitud 15°55`05`` y en longitud 91°26`36``, se limita al norte con San francisco El Alto (Totonicapán), al sur con Salcajà (Quetzaltenango) y San Andrès Xecùl (Totonicapán); al este con el municipio de San Miguel Totonicapán, y al oeste con San Andrès Xecùl (Totonicapán).

#### Extensión Territorial

Es uno de los 8 municipios del departamento de San Miguel Totonicapán, constituye el 3.39% del territorio departamental con 36 Kilòmetros cuadrados, de los 1.061 kilòmetros cuadrados del total del mismo.

En estos 36 kilòmetros cuadrados de extensión territorial se localizan, la cabecera municipal que tiene categoría de pueblo, 1 aldea, 7 cantones que son: La Ciènega, Chiricaja, Chuitaquyup, Xetalk`abaj, Colixquel, El Molino, Paxquequenil y Paxcomil; 9 barrios que son: Santiago, Chigonòn, El Calvario, **San Sebastián**, San salvador, Las Claras, La Reforma, La Independencia y Bella Vista; y 87 parajes.

Se encuentra ubicado en la región Sur Occidental, su clima es generalmente frìo, tiene una configuración montañosa, con terreno quebrado.

El municipio de San Cristóbal Totonicapán es irrigado por los rìos Caquixà o Samalà, Los Tuices, Chisaquija, Pabacil Xesuc y Xeaj, siendo el màs importante el rìo Samalà, que atraviesa la cabecera municipal.

San Cristóbal Totonicapán posee servicios bàsicos, especialmente en el àrea urbana.

Dentro de sus actividades productivas se encuentran la producción agrícola, pecuaria, artesanal y el comercio desarrollado tanto en el mercado local como en los cantonales que ademàs se extiende en los municipios aledaños.

Se encuentra en el cruce de carreteras màs importante del occidente del país denominado Cuatro Caminos, por lo que se beneficia de la abundante oferta de transporte extraurbano que se dirige hacia San Marcos, Quetzaltenango, Totonicapán y Huehuetenango, asì mismo las unidades que comunican al altiplano con la costa sur occidental y los restantes municipios de Totonicapán.

# Lugares importantes

El municipio posee un manto de agua caliente, como los baños de Fray Bernardino ubicados en el cantòn Xesuc, los denominados Baños Chiquitos ubicados en el barrio Santiago zona 4 del centro y los de Paxcacanil en la cabecera municipal. El rìo Samalà formaba dos cascadas de aproximadamente doscientos metros de altura, las cuales hoy en dìa se han visto afectadas por la toma de fuentes para el riego de cultivos, lo que ha provocado que se agote una de ellas.

El principal atractivo del pueblo es la majestuosa iglesia parroquial que en su interior conserva numerosos retablos barrocos de gran belleza que contienen numerosas pinturas y esculturas de gran valor artístico e històrico, junto con el convento constituye uno de los màs importantes monumentos del altiplano guatemalteco.

#### Suelos

Los suelos del municipio se caracterizan por ser poco profundos, se desarrollan sobre material volcànico que varia de color claro a oscuro y en algunos casos la mezcla entre ambos, con relieve o terrenos quebrados y montañosos.

El 81% de la tierra tiene potencialidad para bosques. Solo el 19% es apropiado para el cultivo agrícola intensivo (el 3% de las tierras de primera màs 16% de la tierra de segunda). Esto confirma la predominante vocación forestal de los suelos del municipio, por lo que la actividad agrícola se ve limitada por las pendientes escarpadas, la superficialidad de los mismos y el consecuente riesgo de erosión.

Debido a las pendientes pronunciadas, èstos presentan alta susceptibilidad a la erosión que se incrementa a medida que se elimina la cobertura boscosa para la agricultura, los cultivos en las laderas por lo general son de baja productividad, por las limitaciones de laboreo que impone el relieve, ademàs de la constante pèrdida de nutrientes.

Aùn asì el 42% de la tierra es de uso no forestal, debido a que està destinada a la agricultura y a los pastizales. Utilizados para el cultivo de maiz, haba y trigo, finalmente en menor medida se obtiene de èste pasto para especies bovinas y ovinas.

#### **Bosques**

Los bosques del municipio se caracterizan por tener especies autòctonas del país dentro de las cuales se encuentran el Abis guatemalensis, Pinus hartwegii, Pinus Oocarpa, Pinus Pseudostrobus, Pinus teocate, Cupreseus Lusitanica (Codersa, 2000).

En la topografia del municipio predominan los terrenos inclinados severamente erosionados, pendientes escarpadas y pedregosas. Por las condiciones mencionadas, estos terrenos municipales no tienen

caracteristicas de suelos con aptitud agrícola, lo que lleva a proponer la protección de los reductos de bosques que sobreviven en esta región. El territorio guarda una riqueza natural, la cual ha disminuido como consecuencia de factores sociales, entre ellos el crecimiento demogràfico, las constantes migraciones y la aplicación de tècnicas poco adecuadas para el manejo de bosques.

Se estableció que la población rural en un 80% utiliza leña para la preparación de sus alimentos lo que constituye la principal causa de deforestación. La pèrdida real no es posible precisarla, sin embargo se considera que el municipio cuenta con un porcentaje de masa forestal.

#### Rìos

El municipio es bañado por la vertiente de varios rìos entre los cuales se pueden mencionar: caquixa o Samalà, el cual procede de San Carlos Sija Quetzaltenango, atraviesa el puente Chigonon, Azul y Pahulà, hacia Quetzaltenango, Chuisaquijà, Los Trices, Pabacil, Xesuc, Xeaj y Pabacul.

El manto acuìfero se encuentra ubicado dentro de la vertiente del manto fràtico màs importante del àrea del departamento de Totonicapán, por lo que la perforación de pozos artesanos, ha sido la forma màs apropiada en el uso para el consumo humano, en los nacimientos o fuentes existentes, la deforestación del àrea ha ocasionado una erosión hìdrica con lo que este recurso ha empezado a disminuir considerablemente.

#### Clima

El clima de este municipio es frìo durante el año y se intensifica durante los meses de noviembre a febrero, lo cual se debe en gran parte a su elevación.

Es bastante lluvioso en los meses de mayo a octubre perìodo durante el cual se genera la mayor evapotranspiraciòn; la regiòn es muy lluviosa por lo cual mantiene asì la humedad relativamente alta. El ambiente mantiene la temperatura promedio anual entre 15 y 22° centìgrados, con descensos de hasta de 0° centìgrados en la època frìa, en la cual se afectan gravemente los cultivos con las llamadas "heladas".

#### *Minas* y canteras

En el municipio se observa como trabajo de mineria a los excavadores de arena, más conocidos como "los areneros" quienes se dedican a la extracción de arena del rio Samalà para después distribuirla a las bloqueras.

#### **Contexto Social**

### Demografía

El total de la población en el municipio de San Cristóbal Totonicapán es de 40,275 habitantes, esto representa el 10.67% del total del Departamento; de los cuales 18,930 son hombres o sea el 47% y 21,345 son mujeres con el 53%. Las mujeres superan asì un 6% a los hombres. En cuanto a los habitantes 6,283 viven en el àrea urbana lo cual es un 15.6% y 33,992 viven en el àrea rural lo cual es 84.4% (INE, 2004).

# MUNICIPIO DE SAN CRISTOBÀL TOTONICAPÀN - TOTONICAPÀN POBLACIÒN TOTAL POR SEXO - ÀREA URBANA Y RURAL A Ñ O S : 2002 - 2004

|            | POBLACIÒN | HOMBRES     | MUJERES | TOTAL  |  |
|------------|-----------|-------------|---------|--------|--|
|            |           | 7           |         | ı      |  |
|            | URBANO    | 1,990       | 2,243   | 4,233  |  |
| CENSO 2002 | RURAL     | 12,401      | 13,974  | 26,375 |  |
|            | TOTAL     | 14,391      | 16,217  | 30,608 |  |
|            | %         | 47          | 53      | 100    |  |
|            | _         |             |         |        |  |
|            | URBANO    | 2,020       | 2,276   | 4,296  |  |
| PROYECCIÒN | RURAL     | JRAL 12,585 |         | 26,767 |  |
| 2004       | TOTAL     | 14,605      | 16,458  | 31,063 |  |
|            | %         | 47          | 53      | 100    |  |
|            |           |             |         |        |  |

FUENTE : Elaboración propia, con base en datos del Instituto Nacional de Estadistica - INE

La diferencia que se presenta en estas cifras permite de alguna manera que las mujeres participen en distintos sectores que permiten un crecimiento econòmico, social y cultural. Cabe mencionar que durante la elaboración de esta investigación era una mujer la que ocupaba la alcaldía municipal.

La estructura de la población por **edad** y por àrea, permite identificar el rango donde se encuentra la mayor parte de la misma y establece la disponibilidad de la población económicamente activa.

La población està constituida en un alto porcentaje por jóvenes y adultos, comprendidos entre las edades de 18 a 59 años, este rango concentra el 43% de la población. Le sigue el rango de 7 a 14 años que representa el recurso humano potencial e integra al 24% de la población. El 19% lo forman los niños de 0 a 6 años que al igual que el rango anterior, requieren de inversión en educación, salud y otros requerimientos para integrarse posteriormente a la economía del municipio.

# MUNICIPIO DE SAN CRISTOBÀL TOTONICAPÀN TOTONICAPÀN POBLACIÒN POR EDAD, ÀREA URBANA Y RURAL

AÑOS: 2002 - 2004

| RANGO DE |        | 200    | 2      |     | PROY         | ECTAD  | 00 2004  |     |  |
|----------|--------|--------|--------|-----|--------------|--------|----------|-----|--|
| EDADES   | URBANO | RURAL  | TOTAL  | %   | URBANO RURAL |        | TOTAL    | %   |  |
|          |        |        |        |     |              |        |          |     |  |
| 0 - 6    | 812    | 5,059  | 5,871  | 19  | 816          | 5,086  | 5,902    | 19  |  |
| 7 - 14   | 1,006  | 6,271  | 7,277  | 24  | 1,031        | 6,424  | 7,455    | 24  |  |
| 15 - 17  | 304    | 1,892  | 2,196  | 7   | 301          | 1,874  | 2,175    | 7   |  |
| 18 - 59  | 1,820  | 11,337 | 13,157 | 43  | 1,847        | 11,509 | 13,356   | 43  |  |
| 60 - 64  | 85     | 529    | 614    | 2   | 86           | 535    | 621      | 2   |  |
| 65 a màs | 206    | 1,287  | 1,493  | 5   | 215          | 1,338  | 1,553    | 5   |  |
|          | I      |        |        |     |              |        | <u> </u> |     |  |
| TOTAL    | 4,233  | 26,375 | 30,608 | 100 | 4,296        | 26,766 | 31,062   | 100 |  |

FUENTE : Elaboración propia, con base en datos del Instituto Nacional de Estadistica –INF

La población por **etnia** en el àrea urbana y rural de acuerdo a la investigación realizada se estableció que el 90% de la población es indígena, mientras que el 10% es de origen ladina.

Se observò que existe una diferencia significativa entre la población que habita en el àrea rural y urbana. El 14% se concentra en el àrea urbana y el 86% reside en las Aldeas, Cantones, Caserìos y Parajes que integran el sistema de centros poblados del Municipio.

# MUNICIPIO DE SAN CRISTOBÀL TOTONICAPÀN - TOTONICAPÀN POBLACIÒN ÀREA URBANA Y RURAL

AÑOS: 2002 - 2004

|                    | AREA           | URBANA      | RURAL        | TOTAL         |
|--------------------|----------------|-------------|--------------|---------------|
|                    |                |             |              |               |
| CENSO 2002         | POBLACION      | 4,233       | 26,374       | 30,607        |
|                    | %              | 14          | 86           | 100           |
| PROYECCIÒN<br>2004 | POBLACION<br>% | 4,349<br>14 | 26,713<br>86 | 31,062<br>100 |

FUENTE : Elaboración propia, con base en datos del Instituto Nacional de estadistica INE-

#### Educación

El grado de alfabetismo en el municipio es de un 65% mientras que el 35% restante es el grado de analfabetismo existente, esto demuestra que la cobertura que tiene el sistema de educación es alta.

Del total de hogares encuestados, se determinò que el 30% de la población no saben leer y escribir.

Para dar a conocer el desarrollo y comportamiento de la educación en el municipio, se tomò como base la información existente tanto del X Censo Nacional de Población para el año 1994, el registro de la Supervisión Educativa para el año de 1998 y los registros de la Coordinación Tècnica administrativa para el año 2,004.

Con respecto al nivel de escolaridad en el àrea urbana segùn el X Censo Nacional de Población para el año 1,994 es el siguiente:

# MUNICIPIO DE SAN CRISTOBÀL TOTONICAPÀN - TOTONICAPÀN NIVEL DE ESCOLARIDAD ÀREA URBANA

AÑO: 1994

| CENTROS         | NINGUNO | PRE<br>PRIMARI | PRIMARI |       | SUPERIO |       |
|-----------------|---------|----------------|---------|-------|---------|-------|
| POBLADOS        |         | Α              | Α       | MEDIA | R       | TOTAL |
|                 |         |                |         |       |         |       |
| CASCO<br>URBANO | 1,215   | 127            | 2,853   | 957   | 189     | 5,341 |
| CHUICOTÒN       | 2       | 3              | 157     | 2     | 0       | 164   |
| COXLIQUEL       | 168     | 4              | 128     | 18    | 1       | 319   |
| XETACABAJ       | 219     | 7              | 180     | 10    | 0       | 416   |
| TOTAL           | 1,604   | 141            | 3,318   | 987   | 190     | 6,240 |

Fuente: X Censo Nacional de Población Instituto Nacional de Estadística -INE- 1994.

Lo importante a señalar del cuadro anterior es que para el año 1,994 la población que recibiò educación primaria representa el 51.12%, el 28.58% no recibiò ningún tipo de educación, mientras que unicamente el 2.93% han recibido educación superior.

Se observa que una buena parte de la población recibe por lo menos las primeras letras, pero de ellos pocos alcanzan estudiar en los niveles bàsicos y de estos una minima parte llega a la universidad.

De acuerdo a información proporcionada por la Supervisión Educativa No. 96-17 la situación de la educación para el año 1998 presentaba la siguiente información:

# MUNICIPIO DE SAN CRISTOBÀL TOTONICAPÀN - TOTONICAPÀN SITUACIÒN EDUCATIVA ÀREA URBANA A Ñ O: 1998

|     |                          | E D U C A C I Ò N |         |        |          |         |        |         |         |        |
|-----|--------------------------|-------------------|---------|--------|----------|---------|--------|---------|---------|--------|
| No. | CENTRO                   | PRE - PRIMARIA    |         |        | PRIMARIA |         |        | BÀSICOS |         |        |
|     |                          | Escuela           | Maestro | Alumno | Escuela  | Maestro | Alumno | Escuela | Maestro | Alumno |
| -   | POBLADO                  | S                 | S       | S      | S        | S       | S      | S       | S       | S      |
|     |                          |                   |         | I      | I        | ı       | 1      | I       |         | 1      |
|     | CASCO                    |                   |         |        |          |         |        |         |         |        |
| 1   | URBANO                   | 7                 | 9       | 169    | 7        | 47      | 1,558  | 1       | 20      | 452    |
|     | OUM                      |                   |         |        |          |         |        |         |         |        |
| 2   | ANGELA<br>GARCIA<br>OUM  | 1                 | 2       | 60     | 0        | 0       | 0      | 0       | 0       | 0      |
| 3   | LA<br>CIENAGA<br>EDUM    | 1                 | 1       | 27     | 0        | 0       | 0      | 0       | 0       | 0      |
| 4   | LA<br>INDEPEN-<br>DENCIA | 1                 | 1       | 14     | 0        | 0       | 0      | 0       | 0       | 0      |
|     |                          |                   | •       | •      | •        | •       | •      | •       | •       | •      |
|     | TOTALES                  | 10                | 13      | 270    | 7        | 47      | 1,558  | 1       | 20      | 452    |

Como se puede observar en el municipio hay fuerte demanda de maestros, en todos los niveles educativos, asì como de escuelas e institutos. Debido a que en toda el àrea urbana solo habian 17 escuelas un instituto y 80 profesores para un total de 6,491 alumnos.

Hoy en dia en cambio ya se cuenta con cuatro colegios que imparten los bàsicos.

Segùn información proporcionada por la Coordinadora Tècnica administrativa NO 08-0206 para el año 2,004 se tienen los siguientes datos:

MUNICIPIO DE SAN CRISTOBÀL TOTONICAPÀN - TOTONICAPÀN SITUACIÒN EDUCATIVA ÀREA URBANA A Ñ O: 2004

|                  | ALUMNOS |         |       | МА      |         |       |          |  |  |
|------------------|---------|---------|-------|---------|---------|-------|----------|--|--|
| NIVEL            | HOMBRES | MUJERES | TOTAL | HOMBRES | MUJERES | TOTAL | ESCUELAS |  |  |
|                  |         |         |       |         |         |       |          |  |  |
| PRE-<br>PRIMARIO | 123     | 146     | 269   | 0       | 10      | 10    | 10       |  |  |
| PRIMARIO         | 1,062   | 937     | 1,999 | 22      | 35      | 57    | 10       |  |  |
| BÀSICO           | 149     | 123     | 272   | 6       | 5       | 11    | 1        |  |  |
|                  |         |         |       |         |         |       |          |  |  |
| TOTAL            | 1334    | 1206    | 2540  | 28      | 50      | 78    | 21       |  |  |
|                  |         |         |       |         |         |       |          |  |  |

Fuente: Coordinación Tècnica Administrativa 08-02-06

En este cuadro se hace una comparación con el año 1,998 no existiendo una variación significativa en cuanto a la cantidad de alumnos la cual se mantiene a pesar de que se han aumentado el número de escuelas de 7 a 10, el número de escolares se ve incrementado en un 28.30%; es importante mencionar que dentro de los establecimientos funcionan 3 escuelas de Autogestión Comunitaria (PRONADE); otro dato significativo es el número de mujeres que asiste a estudiar, en comparación con el sexo masculino, es de solo 128 personas. El nivel bàsico tuvo un incremento 9 de 9 maestros y 180 educandos.

En cuanto al nivel diversificado ya existen cuatro colegios que prestan este tipo de servicio educativo a la población, quienes desean estudiar fuera del municipio acuden a la cabecera departamental, Quetzaltenango o la ciudad capital, esta situación es similar apara el nivel universitario.

#### Divisiòn Político – Administrativa

#### **Polìtica**

La división política del municipio se integra de la siguiente forma: 1 aldea (Nueva Candelaria), 7 cantones (Patachaj, Pacanac, Chuicotom, Xetacabaj, Xesuc, Xecanchavox, San Ramón), 9 barrios y 87 parajes. En algunos documentos consultados consultados los cantones se identifican como aldeas, esto se confirmó con las autoridades municipales, quienes rectificaron la denominación antes mencionada.

#### Administrativa

En el municipio la división administiva està compuesta por una corporación municipal presidida por la alcaldesa, tres sindicos (dos titulares y un suplente), siete consejales (cinco titulares y dos suplentes), un secretario y un tesorero municipal quienes son electos por sufragio universal para un periodo de cuatro años. En el àrea rural la aldea y los cantones cuentan con una alcaldía auxiliar.

Ademàs el municipio cuenta con un juzgado de paz local, una Subestación de la Policía Nacional Civil y una Sub-delegación del tribunal Supremo Electoral, oficinas a las cuales acude la población a realizar diversos tipos de gestiones.

#### Cultura

## **Tradiciones Populares**

San Cristóbal Totonicapán es un municipio rico en tradiciones populares, por tal razòn estas hacen que este lugar sea reconocido a nivel nacional e internacional por sus rasgos distintivos.

A continuación se enumeran algunas de estas tradiciones:

# a) Celebración de la Feria Titular

La celebración de la fiesta titular es un acontecimiento muy importante dentro de los lugareños de este municipio, esta se celebra del 20 al 26 de julio de cada año siendo el dia de mayor importancia el 25 de julio en honor al Santo Patrono Santiago Apóstol y el 26 del mismo mes se celebra en honor al Apóstol San Cristóbal Màrtir.

Al iniciar el mes de julio empiezan los preparativos para esta feria, por ejemplo empiezan los comitès que generalmente son de la municipalidad a elegir a las señoritas que seràn las que representantes del municipio. Entre estas estàn: La Señorita San Cristóbal, la Señorita Deportes y la Reina Indígena. De forma similar la Escuela Urbana, los institutos y los colegios hacen esta selección. En esta fecha tambièn se planean las actividades religiosas, culturales y deportivas como: eucaristías, conciertos y bailes sociales que se llevan a cabo en el teatro municipal Raùl Ovando Santiago, carreras, partidos de básquet bol y fut bol.

Para la semana del 20 al 26 todas las actividades ya estàn planeadas y puestas en marcha, dentro de los eventos que marcan y armonizan la feria tenemos: La representación durante esta semana del baile de la conquista y los diferentes desfiles que por tres dias consecutivos se realizan; en el primer dia salen a caminar los alumnos más pequeños estos son los de parvulos, en el segundo dia caminan los estudiantes inscritos en toda la primaria y los bàsicos y en el tercer dia realizan un desfile de carrozas en donde van las representantes del municipio y de sus distintas àreas.

#### b) Confirmaciones

Estas se celebran a cada año a pesar de que el pàrroco de la iglesia es el unico que las realiza y además atiende todo el municipio.

Los confirmantes reunidos para una actividad de esta oscila entre 300 a 350 personas que son originarias ya sea del municipio, de los parajes, cantones y aldeas. Esta celebración es importante ya que aquì los fieles católicos realizan compadrazgo con las personas que son los padrinos de la señorita o joven que en ese momento se confirmarà, por lo tanto ya pueden ser llamados por èste "Padrino y Madrina".

#### c) Semana Santa

A partir del inicio de la llamada "Cuaresma" las procesiones recorren las calles del municipio viernes a viernes. El dia domingo de Ramos todas las esquinas de las calles son adornadas con arcos de los cuales cuelgan frutas y corozos de la època brindando aroma especial.

La realización de pan y de alfombras marcan esta època del año. En cuanto a los alimentos el pan y la miel no pueden faltar, el relación al pan es común observar a las personas llevando los materiales a la panaderia donde lo elaboraràn.

El dia Miércoles Santo es tradición ver a señoritas repartir en las casas de amigos y vecinos pequeñas muestras del pan y de la miel elaborada en casa, esto se repite el dia viernes y como una ley de Reciprocidad las muestras son enviadas a aquellas personas que también han compartido con determinadas personas.

El dia Viernes Santo se realiza la dramatización de la Pasión de Cristo, esto en el Salón Parroquial ubicado a un costado de la iglesia Católica del Centro y anexo al teatro municipal Raúl Ovando Santiago.

Existe la *creencia* que el año en que se desbordò el rìo Samalà justamente un dia Viernes Santo, fue debido a que el actor que representaba a Jesús no queria actuar màs y se despidiò de la población, en ese momento cayò mucho granizo y lloviò en exceso lo que provocò el desbordamiento del rìo.

# *d*) 10 de Mayo

Este dia es muy especial para todas las madres San Cristobalenses ya que desde hace muchos años atràs hasta la actualidad todos los jóvenes y señoritas que estudian en los institutos se reùnen para llevarles serenata a todas las madres, por lo tanto a las 4:00 de la mañana puede escucharse ya movimiento en las calles. Cada alumno pone especial énfasis en su madrecita. El dia 10 todas las casas tienen ya pegados pequeños afiches con poemas alucivos a la fecha.

# e) 7, 11 y 12 de Diciembre

El mes de diciembre es muy esperado por jòvenes y niños que gustan divertirse al ser corridos por los "diablos".

Esta tradición de los diablos es muy remota y es realizada por varonesen su mayorìa- que por las tardes suelen disfrazarse.

La indumentaria utilizada es la misma que se utiliza para los bailes de la conquista, moros, venados y monos, solo que en lugar de colocarse la màscara de Español se coloca una màscara de diablo.

Existen dos formas de poder salir de diablo: Una es vestido utilizando lo ya descrito y otra es pintarse el cuerpo de algún color y utilizar una màscara, por tal razòn comúnmente se les llama diablos vestidos y diablos desnudos.

Anteriormente los diablos empezaban a salir desde la última semana de noviembre, entonces cuando el reloj marcaba las 3:00 de la tarde se empezaban a escuchar los gritos de los jóvenes llamàndolos para que estos los corrieran. En la actualidad el valor que representa el alquiler de esta indumentaria se ha ido elevando, razòn por la cual los diablos vestidos han ido menguando y los màs comunes en este momento son los desnudos, esto se debe a que la pintura es màs fácil de conseguir y màs accesible para los bolsillos su obtención.

En la actualidad los diablos ya no salen a diario solo determinados dias, es difícil ver ya diablos vestidos, por lo tanto los diablos desnudos son los màs comunes y se sigue con la tradición de que ellos salgan los dias 7 y 11 por la noche, siendo el dia 12 el único dia en el que solo se ven diablos desnudos y en este dia también se cierra esta actividad.

Todos los dias los diablos salen a las tres de la tarde, sòlo el dia doce los diablos salen al medio dia.

El dia 7 de diciembre se celebra el aniversario de la Virgen de Concepción y la procesión sale de la iglesia a las seis de la tarde para recorrer las calles principales del municipio y es tradición que justamente atràs de esta procesión vengan los diablos desnudos.

El dìa 11 empieza la celebración de la Virgen de Guadalupe y culmina el dìa doce a las cuatro de la tarde.

En estos dias también participa la población con disfraces que se incorporan al desfile de diablos, al finalizar se realiza una premiación del diablo mejor pintado y el mejor disfraz.

La población que sale a observar este desfile, se expone a ser pintada por los diablos participantes.

#### f) Morerias

Las morerias que se sitúan dentro del municipio son establecimientos donde fabrican y alquilan màscaras, trajes y demàs implementos utilizados en las danzas y bailes vernàculos y que son representados en ocasión de las festividades titulares de los pueblos y las celebraciones de las cofradías por lo que prácticamente de toda la república visitan las morerias.

Las dos morerias que permanecen son las de los hermanos Tistoj ubicada en la calle que se conoce justamente de la Moreria y la de la señora Josefa Chaclàn. Los hermanos Tistoj tambièn se dedican a la elaboración de màscaras de madera policromada. Ademàs destaca por la perfección en el tallado de estas el taller "El arte obrero" del señor Bonifacio Son Elìas.

# g) Pedidas y Casamientos:

Para poder sustentar esta investigación es necesario plasmar antecedentes històricos de las pedidas, con el fin de poder comprobar cómo en las pedidas se cumplen cada una de las caraterísticas que Cortazar propuso para poder reconocer en què momento y cuàndo un hecho puede considerarse folklòrico. Por otro lado estos antecedentes son relevantes también debido a que pueden señalar cambios importantes en la realización actual de estos ritos matrimoniales.

# Las pedidas Matrimoniales en las dècadas 30 a 50: Modelo Tradicional.

Las pedidas matrimoniales en este tiempo estaban regidas totalmente por el Padre de familia. Los padres fungian como principales autoridades que decidian en què momento, con quièn y què fecha los hijos debian casarse. Caso particular representaba el padre de la señorita ya que era el ùnico que podia permitir que las pedidas se llevaran a cabo, sin su consentimiento no podia darse ningùn paso a seguir.

Podrìa decirse que en estas èpocas se desarrollaba el sistema que hoy es conocido como "Tradicional" o "Antiguo".

En esta època como caracteristica principal puede mencionarse que los jóvenes no se conocian sino hasta el momento en que eran presentados. Por ninguna razòn existian expresiones de afectividad pùblica.

Se menciona que el joven que deberia de ser esposo de una señorita era conocido muchos años antes, pues el padre de esta lo seleccionaba desde niño con el fin de poder notar su comportamiento durante bastante tiempo, asì el padre conoceria aspectos personales como: su carácter, el trabajo que desempeñaria, sus vicios si existian, el respeto debido a sus padres, abuelos, hermanos y personas mayores como tambièn su participación en la iglesia.

En estas pedidas matrimoniales no se conoce un número estipulado para llevarlas a cabo, por ejemplo puede mencionarse que una entrevistada hizo notar que su mamà había sido pedida catorce veces. Este en un número ilimitado ya que es de tomar en cuenta que el padre de la jòven era el único que podía decidir hasta cuando aceptar al joven o en algunos casos no aceptarlo sin importar el número de pedidas que ya se hubiesen realizado.

El hecho de negar tantas veces la realización de una pedida y el debido permiso, pudo radicar en que se dieron casos en los cuales la elección de la señorita fue realizada por los padres del joven, por tal razón la negación que el padre de la señorita manifestaba en cuanto a las pedidas puede explicarse de dos formas: una en función del poco o ningún conocimiento que tuviera del joven de su familia y carácter, y dos: porque sencillamente no lo creia apto para su hija lo que hacia que generalmente no recibiera la pedida.

Una vez que se hubiesen limado los malestares y hubiesen logrado un acuerdo ambos padres de familia fijaban el día y la hora en que la primera pedida se llevaría a cabo, es en este momento en el cual ya pueden empezar los preparativos.

Es de resaltar que estas pedidas se hacian más dificultosas cuando los padres del joven eran los que escogian a la señorita, caso opuesto era cuando los padres de la señorita seleccionaban al joven y solamente acordaban y empezaban las platicas para empezar a pedirla.

Segùn las entrevistadas en esta època las pedidas constituìan eventos que se destacaban en importancia puesto que eran consideradas "fiestas" por tal razòn el simbolismo transmitido era colocar marimba afuera de la casa de la señorita, por medio de la mùsica, el pueblo entero sabìa lo importante que era ese dìa y a quièn estaban pidiendo. Las entrevistadas cuentan que la marimba permanecìa en las afueras de la casa de uno a ocho dìas y luego regresaba hasta el dìa en que se realizarìa la segunda pedida y asì consecutivamente segùn la calendarizaciòn de estas.

El papel del padre de familia es muy importante, pues es de tomar en cuenta que las pedidas se desarrollaban y se desarrollan en el seno de una familia patriarcal.

En esta època como ya se mencionò todas las señoritas debìan ser pedidas. La pedida era el permiso ante la sociedad para realizar una consolidación familiar. Es decir, las pedidas son legitimadas por la sociedad que en este caso otorga el "Permiso" y enseña a generaciones las tradiciones - y costumbres que deben cumplirse-propias del pueblo.

Como ya se mencionò las pedidas no tenìan un nùmero estipulado para llevarse a cabo, por lo tanto hay casos en los que se dice que las pedidas duraron dos años, pues fue hasta en este momento que el matrimonio se llevò a cabo.

Personas mayores suelen contar que los recursos econòmicos eran muy importantes- hoy en dia lo siguen siendo- pues estos permitian que el nùmero de pedidas se ampliara hasta donde lo requeria el papà de la señorita, tomando en cuenta este gasto las familias debian prepararse y tener el dinero, en palabras de los entrevistados algo que favoreció bastante en ese entonces era que "la vida era más barata", ya que hacer las pedidas con toda la ceremonialidad que conlleva significaba inversión.

En este tiempo se dieron casos en los cuales se realizò un tipo de trueque, este consistiò en que los padres a cambio de que les pidieran a sus hijas y de dar la mano de ellas recibian dinero o animales como un tipo de "pago" a todos los gastos que se habian realizado durante su crianza. El padre como autoridad del hogar era el que recibia este pago.

A partir de esto puede interpretarse que el modelo patriarcal desde ese entonces se reproducía pues el papà de la joven era el jefe/ dueño de la familia.

Como ya se mencionò antes cuando una señorita era escogida por los papas del joven para poder conformar su familia debìa poseer ciertas caracteristicas- al igual que cuando era viceversa- como por ejemplo debìa ser conocida en el pueblo por su respeto hacia su familia y hacia los adultos mayores del pueblo. Tendrìa que tener intachable reputaciòn y por sobre todo desempeñar cargos en la iglesia. El aspecto religioso es importante pues dentro de las pedidas se manifiesta un sincretismo religioso, uniendo rasgos españoles dejados desde la colonia con rasgos tradicionales netamente indígenas.

Segùn los entrevistados el interès por una señorita solamente podia demostrarse en la insistencia de pedirla, por lo tanto en muchas ocasiones no se podia escatimar gastos. Por su lado los padres de la señorita no daban su mano ni a la primera ni a la tercera pedida, puesto que si esto sucedia asì podia ser tomado como una intención de "deshacerse" de ella los más pronto posible, lo cual de ninguna manera tendria que ser interpretado asì.

Las pedidas matrimoniales se realizaban en todas las familias indígenas- con algunas excepciones- no de la misma manera ya que dependìa mucho del credo religioso que las familias tuvieran.

Durante estas èpocas cabe resaltar que en la realización de las pedidas matrimoniales el joven que pedia a una señorita, generalmente llegaba a realizar trabajos a la casa de ella. Al estar en la casa tenìa que demostrar –a los padres y a la señorita por supuesto- lo buen trabajador que era y que al estar casados podrìa mantener a su esposa. Los trabajos eran pesados, entre los cuales estaban: cortar y rajar leña, cargar todo tipo de cosas pesadas y levantarse muy temprano para barrer los grandes patios de la casa. Ella en cambio tenìa que atenderlo en su alimentación y lavado de ropa, luego indagaba còmo era que a èl le gustaba ser atendido.

La intención de esto era que compartieran como lo habrian de hacer una vez casados para evaluar el carácter de ambos y si era o no compatible la forma de pensar, es decir, les creaba conciencia de que vivirian tanto con los que haceres como el carácter de cada uno por el resto de su vida.

Desde este tiempo las pedidas han constituido hechos importantes en los que participa mucha gente, desde aquellas que acompañaban la pedida hasta todas aquellas otras que sirven en las mismas.

En general todos los entrevistados concuerdan en que los gastos fueron y seràn mayores para la familia del joven.

### Simbolización y realización de las pedidas èpocas 30 a 50:

El significado primordial de las pedidas era "Pedir" permiso ante los padres y la sociedad para formar una nueva familia. La consolidación familiar era entonces el fin último de las pedidas.

Como se ha mencionado en este tiempo los jóvenes no se conocian por lo tanto para que el papà de la joven recibiera una pedida podria pasar bastante tiempo. Cuando este se neceaba en repetidas ocasiones queria decir por un lado que el muchacho no era de su agrado y por otro aún no era tiempo para que la señorita se fuese de la casa. En toda ocasión que el joven y sus padres llegaran y no fueran atendidos una persona que los acompañaba entraba a la casa y dejaba licor en el altar como antecedente de su llegada, asì una vez que el padre accediera por fin dejarlos entrar e invitarlos a pasar los litros de licor marcarian el número de veces que habrian sido rechazados.

A partir de la primera vez en que la pedida fuera recibida el número de participantes se incrementaba.

En cada pedida se llevaba lo que se le llama "Reliquia" que es un dote que se entrega en varios canastos, un canasto por ejemplo es solo para la señorita , el otro solo para los papas y el otro para los invitados, esta reliquia consiste en aguas gaseosas, licor, pan y dulces. A la primera pedida asistian solamente las personas más cercanas a la señorita como los abuelos, tios, tias, hermanos, hermanas y vecinos. Toda pedida es conducida por un caballero llamado Tertulero ò pedidor.

El nombre de esta persona ha variado durante el paso del tiempo, antes solo era conocido como tertulero, tartulero, pedidor o maestro de ceremonias hoy en día se le conoce como portavoz.

El nombre tertulero o portavoz significa "hablar", en una pedida esa es la función de esta persona, por lo tanto posee un rol y status dentro de la comunidad el cual le permite ser reconocido.

Las personas entrevistadas cuentan que en este tiempo las pedidas se realizaban con toda la ceremonialidad del caso porque las familias en general eran catòlicas. Por medio de esta información puede analizarse que la evangelización protestante ha modificado las pedidas, ejemplo de esto es que en las pedidas que se llevan a cabo en familias evàngelicas no se regalan cigarros ni se consume licor; en los demàs casos esto constituye parte de la ceremonialidad de una pedida.

Desde esta època el papel de la mujer es muy importante, pues la mujer ama de casa que por lo general se encuentra en el hogar es la confidente de sus hijas e hijos, por lo tanto el día y la hora en el que una pedida se realizarà es celosamente guardado por ella.

Ella tambièn es la persona por medio de la cual la pedida puede llevarse a cabo ya que es el vinculo entre la familia del joven y la familia de la señorita; ella abre la puerta y muchas veces contesta que su esposo no està, entonces la comitiva avisa que dia y a que hora llegaràn de nuevo. Uno de los trabajos más arduos es escuchar las distintas opiniones de su hija y de su esposo, allì es cuando empieza a "hacer conciencia" de la buena voluntad y amabilidad de la familia del joven de acercarse con respeto a su familia, cuando no lo cree asì tambièn lo manifiesta.

# Las Pedidas Matrimoniales en las dècadas 70 - 80.

En esta periodización las pedidas matrimoniales empiezan a tener cambios muy radicales que según varios entrevistados han dejado atràs la verdadera esencia en este caso es el "Respeto" al matrimonio, comunidad y a los padres de familia.

Uno de los cambios más trascendentes ocurre cuando las señoritas y los jóvenes ya ven espacios en los cuales pueden conversar, conocerse y tener amistad no precisamente para llegar a una pedida.

En muchos casos en el casco urbano de San Cristòbal el modelo antiguo empieza a quedarse atràs, pues ahora los jóvenes se conocen entablan amistades y hasta pueden enamorarse por sì solos sin que sea una relación dirigida por los papas, ademàs que ya existen expresiones de afectividad pública y decidida por ambas partes. Es de mencionar que antes no se acostumbraban los besos en público (Barrios Ruiz y Leticia Pons Bonals, 1995).

Muchos entrevistados dicen que un factor que produjo este cambio es la llegada de la "globalización" los jóvenes y señoritas ya tienen más acceso a los estudios, entonces se fomentan relaciones con jóvenes.

Es decir un factor de la modernidad asì llamada por ellos consiste en ampliar y potencializar oportunidades en este caso las de los estudios y trabajo, mismas potencialidades que se desarrollan en beneficio propio. Para los entrevistados un ejemplo de la modernidad imperante es que las señoritas conocen a los jóvenes en el momento en el que viajan en bus -generalmente hacia Quetzaltenango, lugar al cual la mayoria acude a continuar los estudios,- por otro lado mencionan tambièn la asistencia a discotecas, al cine, tener televisión y radio en la casa.

Otra variante que se da en esta època es que en las pedidas o sea el momento en el que los padres del joven llegan a la casa de la señorita a pedir su mano empiezan a recibir solamente el nombre de "Presentación".

Al inicio de los años 70 hasta la època puede decirse que el papel de los padres ha cambiado, en especial por que ahora son los jóvenes los que en muchas ocasiones deciden còmo, cuàndo y con quièn van a casarse. A diferencia de la època pasada en la que sin conocer a la señorita o joven se casaban con ellos obedeciendo el mandato, ya que consideraban la decisión de sus padres como la mejor opciòn. Puede decirse que a pesar de todos los cambios, aùn este hecho cultural se desarrolla, ya que es vigente y tradicional.

Se han mencionado bastantes cambios en las pedidas, pero es de tomar en cuenta que es una tradición lo cual permite que no tenga fin y precisamente los hechos culturales para llegar a ser hechos poseen como característica precisamente el ser dinàmicos, es decir siempre van a sufrir cambios.

Un ejemplo de esta tradición dinamica es que aùn las pedidas o presentaciones deben hacerse más de una vez, tomando en cuenta que los padres no demuestran en ningùn momento que quieren que su hija se vaya de la casa, esto se enfoca en dos vertientes: una probar el interès del joven y dos que la sociedad no piense que la joven ya no es bienvenida en su casa. El nùmero de pedidas aunque no existe un lìmite para realizarlas durante esta època se acostumbra a hacerlas de dos a tres veces. Para una familia el realizar varias veces una pedida los sitùa en un determinado y respetado nivel econòmico.

Una pedida siempre debe ir dirigida por una tertulero, el cual entre otras facultades debe ser respetado y conocido en el pueblo, esto le permite poseer prestigio social y ser reconocido como tal.

Cuando un tertulero dirige una pedida el lugar más especial siempre lo otorga a los padres de ambos novios, a los ancianos de ambas familias y a Dios, ya que a ellos van dirigidas todas las peticiones. Uno de los puntos importantes que no han sufrido mayor cambio es el valor que las pedidas tienen para la familia y los vecinos, porque para las personas en general la realización de pedidas està cargado de valor identitario que como indígenas los enorgullece.

Los fines sociales de una pedida siguen siendo –como ya se mencionò antes- primordialmente conformar una nueva familia, solidaridad entre familias y ademàs nombrar a personas como compadres y comadres en un acto llamado compadrazgo –vìnculo social-.

En esta època –como ahora- el desarrollo de las pedidas ha permitido conocer que religión profesa la familia que està realizando una pedida; por ejemplo en una pedida desarrollada en el seno de una familia evangèlica se beben solamente aguas gaseosas, no se ofrecen cigarros ni mucho menos se brinda en honor a los novios, lo que se lleva a cabalidad es el ofrecimiento de los dulces.

En esta època segùn los entrevistados el joven ya conoce con bastante anterioridad a la señorita, ya la ha elegido y lo ùnico que hace es comunicarlo a sus papas, se omiten entonces todos aquellos problemas que radicaban en que al padre no le agradaba el muchacho o viceversa. En el entendido que no todas las familias proceden de la misma forma, aùn existen familias las cuales practicaban el modelo antiguo, pues los padres son muy conservadores y siguen el ritual de negarse cuando una comitiva llega a pedir a su hija.

Desde esta època hasta la actualidad puede decirse que el modelo que sigue la mayoria de familias para realizar una pedida es el modelo del **matrimonio moderno,** y la acción de negarse ante una pedida puede obedecer no solo a desaprobar la relación, sino que pueden atribuirsele varios significados:

 Resaltar el valor de una joven virgen que al salir de su casa para conformar su propia familia merece salir con toda la ceremonialidad y ritualidad para que la sociedad la respete y la reconozca y en la mayoría cuando ambos se unan puedan ser considerados una pareja modelo.

- Continuar con la tradición la cual rige que las pedidas generalmente no pueden ser solo una vez, ya que en una primera pedida el padre aùn se muestra descontento, permitiendo asì que el joven siga insistiendo, y asì sucesivamente se realicen las demàs pedidas hasta llegar hasta a lo que se conoce con el nombre de "Remate".
- Por otro lado entre más demoran las pedidas más tiempo hay para que los padres y los novios reflexionen sobre quienes podràn ser las personas indicadas para asumir el cargo de compadres y comadres- en el caso que aùn no tengan-.
- La parte econòmica es determinada también por el tiempo en que las pedidas son demoradas, por lo tanto se conocen casos en los que estas se posponen hasta dos años desde la última pedida, esto a raiz de que no existe un tiempo estipulado para realizar un matrimonio y lo cual ayuda también a preparase para los gastos. Como se mencionò anteriormente la realización pronta de una pedida puede ubicar la posición econòmica de las familias.

Durante la realización de pedidas la **hora** es un aspecto determinante a tomar en cuenta, por ejemplo y a manera de comparación durante la dècada de los años 50 a 60 estas se llevaban a cabo durante la madrugada por considerarse que a esta hora el padre de la señorita estaba descansado y lùcido para pensar y asì admitirìa de manera inmediata la pedida, en la actualidad las pedidas deben empezar a las 3:00 p.m. en punto, la razòn es que el rito està compuesto por varios puntos. Cada uno de estos puntos demora la pedida, pues en ocasiones el pedidor que es quièn la dirige le brinda la palabra a cada uno de los integrantes de la familia lo que hace que el tiempo sea consumido. Generalmente a las tres de la tarde un dìa sàbado puede apreciarse como el señor pedidor llega con la comitiva a determinada casa a realizar una pedida.

# Rol y Status del tertulero o pedidor:

El tertulero, pedidor o maestro de ceremonias es un hombre de la comunidad que debe de cumplir con varias virtudes como por ejemplo: ser conocido, respetado y tener intachable conducta dentro del pueblo.

En San Cristóbal Totonicapán se contabilizan siete hombres maximo que cumplen esta labor.

Dentro de estos siete se pueden mencionar a: Alejandro Sosa, Salomón Say, Francisco Hernàndez y su esposa Doña Dominga Chanax de Hernàndez, Rolando Mutz, Sebastián Caniz, Miguel Mejìa y por ùltimo Gregorio Tizol. Este ùltimo ya falleciò no era oriundo del pueblo sino de un cantòn llamado Chuicotòn, era conocido y muy solicitado para las pedidas.

El tertulero debe ser un hombre muy respetuoso en su hogar y con los vecinos, generalmente por ser muy reducido el número de ellos dentro del pueblo son muy conocidos, lo que permite que cuando se pide información de ellos ràpidamente los ubiquen y ademàs mencionen quièn de ellos se rige y apega a la tradición a la hora de presidir una pedida.

El tertulero debe tener vocación para realizar pedidas. Según los tertuleros entrevistados en este "oficio" se encuentran la mayor parte de las satisfacciones y realizaciones identitarias. Un tertulero es considerado como una persona "especial" y "distinta" a todos los demás primero por la facilidad de palabra y segundo porque conocen la "costumbre" y esto los hace los más capacitados para pedir y entregar a señoritas que luego conformarán matrimonios, es decir son considerados como aquellos capaces de unir vidas y dar a luz nuevas familias. Por lo tanto toma un papel importante en la consolidación familiar.

Cuando se les preguntò a los tertuleros por què ellos eran tertuleros, contestaron que ellos ya habìan nacido con ese don y con el carisma para asumir ese papel en la sociedad. Papel que fomenta tambièn la pràctica, la enseñanza y el respeto a las costumbres y tradiciones propias del pueblo.

Todos los tertuleros entrevistados coincidieron en mencionar que ellos son los mayores conocedores de la "Costumbre". Esto permite que ellos sean unos de los principales reproductores de los rituales.

Ademàs de que los tertuleros conducen las pedidas también participan en actos como bautizos, quince años y en algunos casos en el momento de realizar compadrazgos ante el altar mayor de la iglesia católica.

Los tertuleros son personas que pueden señalar los cambios que las pedidas han tenido durante el transcurso del tiempo, pues como se

mencionò antes conocen las costumbres del lugar, por lo tanto existen casos en los cuales las familias que van a realizar pedidas desconocen la ceremonialidad de estas, esto permite que los tertuleros se conviertan en consejeros que guìan a las familias en cada acto.

#### Simbolización de las Pedidas:

Las pedidas por constituir un hecho cultural estàn cargadas de simbolización, por lo tanto aquì enumeraremos algunas:

# - El abrazo como sello de compromiso:

En una pedida matrimonial el abrazo representa mucho significado. Para poder sellar un compromiso entran en juego una infinidad de elementos que se unen para poder obtener una respuesta. En el caso de este municipio ambas familias sellan un compromiso tan importante y emotivo una vez que principalmente los padres del novio demuestran el respeto, la seriedad y el apego a la costumbre con la que han tocado las puertas de la casa de la señorita y con la que han realizado cada uno de los preparativos que contribuiràn a que el dia en que la primera pedida se realice, todo salga conforme a lo esperado.

Como ya se mencionò regularmente se realizan tres pedidas, aunque no existe un número establecido, pero en la mayoria de los casos solo se hacen tres veces.

En la Tercera pedida y para muchos la ùltima un momento bien importante y muy esperado es cuando ambos padres, ambos abuelos —si los hay-, ambas madres se levantan de los lugares en donde se encuentran y se abrazan.

El abrazo dentro de la cultura Maya Kìchè es bien significativo pues solo se manifiesta en ocasiones demasiado importantes.

El abrazo significa para las familias "sellar un compromiso de por vida", asì delante de la sociedad se sella el compromiso de apoyar para que ambos jóvenes —pròximos contrayentes— formen una familia en la cual lo primero sea el respeto y los más importante que ambas familias formen una sola para poder orientar a la pareja en cuanto a la formación religiosa y tradicional a los hijos. El sellar un compromiso quiere decir que ambas familias aceptan a ambos contrayentes, por lo tanto el abrazo quiere decir que los novios pasan a llamar papàs, abuelos y hermanos a la familia de su pareja.

## - El Prestigio Social que brindan las pedidas a las señoritas y su familia:

En una sociedad tan celosa de sus valores, creencias y costumbres como lo es la de San Cristóbal Totonicapán resulta muy relevante y otorga prestigio y reconocimiento social a las familias cuyas hijas han sido entregadas por el papà a travèz de las pedidas matrimoniales.

En el caso de la señorita es vista con buenos ojos y pasa a ser ejemplo para las demàs señoritas que en ese momento estàn siendo pedidas o que simplemente se encuentran en la edad en la que un joven ya las visita.

El pretigio social es importante porque una familia es conocida y nombrada gracias al prestigio que haya ganado.

En este tiempo resulta interesante la forma en que los patrones de "Pureza" y "Obediencia" se aplican a la vida de la joven mujer. Puede decirse entonces que las señoritas son "desprestigiadas" dentro de la sociedad y por ende desprestigian a su familia —en especial a su padrecuando ellas conviven y se embarazan de un joven con el cual no se han casado y peor aùn un joven que no se ha presentado a su casa ha pedirla en matrimonio, por tal razòn los entrevistados insistieron en decir que el hecho de pedir a una señorita es muy bien reconocido y sumamente "valioso".

# - El Compadrazgo:

En este municipio el tèrmino Compadre es de relevante respeto y es aplicable ùnicamente a aquellas personas que se unen por medio de ese vinculo social.

El compadrazgo constituye una categoría social resultado de una relación de profundo respeto, pues surge por apadrinar un matrimonio, un bautizo, una primera comunión o confirmación y por la bendición de una casa. Las personas seleccionadas para ser compadres, pueden ser las mismas que en ocasiones anteriores hayan servido a la familia, en el entendido que son personas amigas y de confianza para desempañar este cargo.

El compadrazgo se realiza solamente entre personas que sean catòlicas – por eso se ha mencionado que las pedidas permiten analizar la religión que profesan las personas- pues se lleva a cabo en la iglesia ya que esto simboliza respeto, sinceridad, emotividad del acto y garantía del matrimonio ante la sociedad.

Una vez estando en el altar de la iglesia se realiza un juramento de compadres, el cual tiene como fin reafirmar los compromisos adquiridos de familia a familia, de compadres a compadres y de comadres a comadres. Dentro de los compromisos estàn: ayudar, aconsejar y dirigir la vida matrimonial en rectitud ante Dios y ante la sociedad; en un momento determinado los compadres pueden dirigir tambièn a los hijos de la pareja si estos lo desean.

Los compadres son personas de confianza en los cuales los recièn casados pueden depositar todas sus dudas como también los problemas que puedan darse ya que ellos fungen como consejeros, por tal razòn los compadres tienen autoridad moral para corregir sus errores y apoyar sus aciertos.

Dentro de las personas evangèlicas no se hace este acto del compadrazgo, sino unicamente se buscan amigos los cuales quieran desempañar el cargo de "Consejeros padrinos", "Consuegro o consuegra" o nada más "Hermanos y hermanas".

Este cargo es la equivalencia a compadres y comadres, pues todos los cargos que conlleva un compadrazgo son también los adquiridos por los consejeros padrinos.

En cuanto a las personas catòlicas el compadrazgo es un acto sagradosegún los entrevistados esto eleva la relación de los hombres a un nivel divino- que se realiza de dos formas: una en el altar mayor de la iglesia y las personas que intervienen en este son: los papas de los novios, ambas mamas, ambos abuelos y ambos padrinos. En el caso de que la señorita o el joven no tengan vivos a sus papas o mamas el lugar lo toman los abuelos o los hermanos mayores. Y dos: durante la última pedida llamada "Remate". Cuando se realiza en la casa se hace frente a un altar en donde hay imàgenes de los santos y principalmente del patròn del pueblo pues los santos son considerados intermediarios ante Dios. Ya sea de una u otra forma en la que se realice el compadrazgo las personas encargadas de mediar este acto es el tertulero.

# - La ofrenda, la Reliquia o el Repuesto:

Generalmente cada vez que se realiza una pedida se lleva lo que se conoce con el nombre de ofrenda, reliquia o repuesto.

Esta reliquia puede darse de dos formas: la primera consiste en llevar alimentos que seràn utilizados durante la realización de la pedida y la segunda consiste en llevar alimentos o accesorios exclusivamente para la novia o para los padres de la novia.

La Reliquia consiste entonces en alimentos como: chocolate – en algunas ocasiones este se prepara en la casa de la novia- pan, dulces, aguas gaseosas, y boquitas. Algo importante que sucede es que en el caso de las pedidas en hogares catòlicos tambièn se reparte licor y cigarros, en los hogares evangèlicos se omite esta pràctica.

Las reliquias que presentan las familias durante las pedidas tienen estrecha vinculación con el poder adquisitivo que posean estas, ya que ràpidamente se marcan diferencias entre una y otra pedida.

Cada vez que se realiza una pedida se debe de llevar la reliquia la cual es consumida por los presentes, y es de resaltar que la reliquia va cambiando, por ejemplo se conoce que en el remate el joven le entrega el anillo de compromiso y a los padres les hace entrega de accesorios como sueteres y perrajes-en el caso de las señoras-.

Según los entrevistados antiguamente el joven daba dinero al papà de la señorita en reconocimiento al gasto su educación y vestido. En la actualidad ya no se acostumbra más dar dinero al papà, sino que el dinero se invierte en los gastos tanto de las pedidas como del matrimonio mismo.

La reliquia destinada a los presentes debe consumirse en su totalidad, en el caso de que abunde esta es repartida a los invitados y hasta enviada a aquellas personas que no pudieron asistir, esto con el fin de que tanto las pedidas como el matrimonio no tengan ningún tropiezo en cuanto a su realización. En cuanto a la reliquia de la señorita según los entrevistados sòlo debe ser consumida por ella, de la misma forma pasa con la de sus padres.

Las reliquias son llevadas por la comitiva que asiste a la pedida, por lo tanto se moviliza en canastos- en el caso de la primera pedida esto no ocurre- los cuales solamente pueden ser cargados por señoritas "vírgenes".

La simbolización de esto es que la señorita que va a ser pedida es también virgen y pura, por tal razón su reliquia no debe ser manipulada por señoras, varones o adultos mayores. El tinte ceremonial se interpreta de una forma virginal que està inmersa en la Cultura, en la tradición y

en la identidad del indígena – soltera y pura la novia, solteras y puras las muchachas que llevan los presentes, la más bonita de las muchachas es la que lleva el presente o la reliquia para la novia-.

El significado de llevar reliquias es expresar gratitud a las personas que asisten a la pedida, es decir es una forma de incentivar y motivar su asistencia como también la plàtica que està siendo entablada entre el tertulero y la familia de la señorita.

Durante la pedida se sirve el licor, ya que este es el medio más adecuado de comunicación-pues se dice que sensibiliza opiniones- entre lo sagrado y lo profano durante este ritual. Tomando en cuenta la adscripción religiosa de los presentes se sirven tambièn las aguas gaseosas.

Generalmente las reliquias consisten en: 8 canastos de panes, 6 canastos especiales —por ejemplo los panes especiales llevan el nombre a quienes van dirigidos—llevan un tenamaste que consiste en tres panes cabezones que son comidos sòlo por ambos novios, 2 libras de chocolate y 2 libras de azùcar.

#### - La comida Ceremonial:

En San Cristóbal Totonicapán la comida ceremonial se va a repartir de dos formas: **La primera** tiene lugar cada vez que la comitiva regresa de la pedida- en la caso de la señorita se sirve una vez que la comitiva del novio ya ha partido- esta se sirve en la casa de habitación ya sea del novio o de la novia.

Esta comida ceremonial es totalmente aparte de la que se sirve durante la pedida -allì casi es una refaccion- puesto que ya es una comida formal que ha sido preparada con más cuidado y dedicacion, su caracteristica es que en la mayoria de los casos permite conmemorar una decisión positiva resultado de la pedida que presenciaron los invitados. Sirve a la vez para agradecer la participación y el tiempo dedicado a acompañar a los papas y al novio a pedir a la señorita.

Generalmente la comida varia en relación a la capacidad econòmica que tenga la familia del joven, pero puede consistir en: pollo en amarillo, carne prensada, sopa caldosa de gallina criolla y estofado. Todos estos platos acompañados de tamales —es lo equivalente a la tortilla- y en

cuanto a los bebida pueden ser aguas gaseosas o en algunos hogares católicos ofrecen licor. La segunda entrega de comida ceremonial se lleva a cabo el día en el que la boda se va a realizar, este día muy temprano, llegan señoritas con canastos de comida a la casa de la novia para entregar los regalos de comida tradicional que envía la familia del muchacho. Los regalos van dirigidos para la novia, para sus padres, para sus tíos y para sus tías que viven en la misma casa. La comida ceremonial es la misma en las dos entregas.

# Realización de una Pedida Matrimonial Indígena en San Cristóbal Totonicapán / Matrimonio Moderno.

Narración: Tertulero Francisco Hernàndez. Boda en la que se realizaron solamente tres pedidas y un Remate.

#### Primera Pedida:

La comitiva que acompaña esta primera pedida està conformada solamente por los papas del novio, los tìos y tìas, los abuelos si aùn viven, el novio, y el tertulero.

En principio llaman a la puerta y hasta la tercera vez de este llamado abren la puerta para que puedan entrar, en algunos casos si el padre de familia se apega mucho a la tradición no abre la puerta y solamente sale la madre de la señorita a decir que el esposo no està, por lo tanto les da una fecha para que vuelvan, pero tomando en cuenta que en general los padres ya saben que esta comitiva llegarà entonces los invitan a pasar.

Adentro en la sala està reunida la familia de la señorita, pero ella no està, los ùnicos que estàn son: los hermanos, los papas, los tìos y tìas, los abuelos y el tertulero que representa a la familia de la señorita.

Cuando la comitiva del joven entra al hogar de la señorita el tertulero inmediatamente empieza a saludar- para esto debe conocer los nombres de toda la familia- a uno por uno, toma especial énfasis en los adultos mayores en este caso a los abuelitos.

El otro tertulero empieza a hacer lo mismo, después de haber terminado con los saludos la comitiva toma asiento, en este momento el tertulero se dirige al altar central de la sala y deposita en este una botella de licor y anuncia que se va a hacer una oración, entonces enciende las velas torneadas que lleva. Todos los presentes de manera solemne oran. Luego de terminar la oración y los saludos hay un momento en el que los presentes piden perdón por algún mal gesto o alguna molestia que puedan tener con alguna persona que se encuentre en ese lugar. Al terminar el tertulero empieza a hacer mención de la razón por la cual la comitiva està visitando a este hogar Empieza la llamada "Negociación".

Durante esta negociación el ùnico que habla es el tertulero, por parte de la familia de la señorita el ùnico que habla tambièn es el tertulero que los representa -por tal razòn los entrevistados mencionan lo difícil que esto es y que solo los hombres con ese don lo pueden hacer-. Aquì el tertulero se refiere al papà de la señorita con rogativas. Desde este momento todas las rogativas iràn encaminadas a sensibilizar su opinión, por ejemplo el tertulero recurre insistentemente en el interès que el joven tienen hacia la señorita, lo buen esposo que puede resultar ser para ella, lo respetuoso, lo trabajador y lo cristiano que es.

En muchos casos el tertulero que representa al papà menciona que la familia de la señorita no sabe de tal relación, pero que le preguntaràn a la hija de que se trata todo esto. Ese es el juego de palabras que mantienen por bastante tiempo hasta que el tertulero que representa al papà menciona que se pensarà que dìa y què momento serà el mejor para que esta comitiva vuelva y se celebre una segunda pedida. Es en este momento en el que se sirve el licor, las gaseosas y los cigarros. Esto para celebrar que el papà acepta otra pedida, ya que al fijar una segunda fecha està insinuando que desea que sigan pidiendo a su hija.

El lograr fijar una segunda fecha de pedida constituye un logro para el tertulero porque quiere decir que està dirigiendo bien la pedida. Antes de que la comitiva del novio se retire los tertuleros les dan las gracias a los presentes por brindar su tiempo para acompañarlos, en este momento anuncian la fecha y la hora en la que se daràn cita a una pròxima pedida e invitan a que los asistentes puedan acompañarlos de nuevo entonces se despiden. Terminando esta plàtica se sirve el pan y el chocolate. En algunas pedidas se sirven dulces en otras no, pero

cuando se sirven todos aquellos que tomen dulces, deberán tomarlos de dos en dos. Aqui la idea de la dualidad es importante ya que según los entrevistados se debe hacer así por que desde el momento en que se hacen novios ya son dos.

## Segunda Pedida:

En esta segunda visita el número de invitados ya ha aumentado, por ejemplo ya la comitiva del novio ya no solo està conformada por los padres, hermanos, tìos y tìas sino que tambièn los primos, primas y demàs familia como testigos para presenciar la pedida que se llevarà a cabo.

En esta ocasión es más fácil el ingreso a la casa porque ya està el entendido que ellos llegaràn. Una vez más llega la comitiva dirigida por el tertulero entran y se mencionan nuevamente los nombres de cada persona y todos se saludan entre sì. Esto es importante ya que si un nombre es omitido puede dar lugar a pensamientos como que se excluye a la persona no mencionada o que su presencia no es grata. Este es el momento en que hacen una oración y encienden las velas para pedir dirección y sabiduría para la pedida.

En esta segunda pedida la "negociación" se hace entre los tertuleros, solamente ellos tienen la palabra, aún la señorita no està presente, por lo tanto solamente el tertulero menciona que todas las peticiones escuchadas seràn tomadas en cuenta para que se pueda actuar de la mejor manera en pro de la vida de la señorita. Como la comitiva lleva la reliquia, el tertulero da la orden para que la empiecen a pasar. Luego de haber servido la reliquia llaman a la señorita y la invitan a pasar.

Estando ella presente la hacen sentarse al frente de los presentes e inmediatamente es acompañada por el novio, una vez ambos allì el tertulero empieza a hacer preguntas acerca de sus sentimientos y acerca de su convicción religiosa. Por tal razòn el joven es interrogado por el tertulero que representa al padre de la señorita con el fin de que exponga sus planes para la vida de ambos.

Este es el preciso momento que el padre espera para analizar si este joven le conviene o no a su hija, dependiendo de lo que mencione y la sabiduria que tenga para hacerlo este serà el momento en el que ganarà o pondrà en duda la desición del papà de la señorita.

En el caso de la señorita también es interrogada en relación a sus sentimientos, pero las preguntas hacia ella van encaminadas más al deseo que ella debe tener en relación a sus hijos y lo conciente que debe estar de la responsabilidad que estos representan al momento de formar una familia.

Luego de que ambos jóvenes plantean sus sentimientos y la importancia de unir sus vidas los tertuleros empiezan a concluir la plàtica preguntando si los papas de la señorita autorizan la pròxima fecha en que seràn visitados para pedirla nuevamente, entonces agradecen a los presentes, en especial a los papas de ambos jóvenes e invitan a la tercera pedida, anunciando el día y la hora en que se llevarà a cabo.

#### Tercera Pedida:

En esta tercera visita ya la comitiva es más grande, por ejemplo ya no solo asiste la familia nuclear que había estado asistiendo sino también algunas personas como amigos y vecinos, pero muy cercanos.

En esta pedida la principal caracteristica es que en algunas ocasiones los tertuleros han hablado previamente con los padres de ambos jóvenes para que en un momento determinado les den la palabra, cuando ellos la toman agradecen que los presentes los acompañen y luego oran para pedir la dirección.

En este momento piden las dos velas tornedas, envueltas en servilleta nueva para la bendición de los novios.- la servilleta debe ser blanca pues es símbolo de pureza- . Tomando en cuenta que las pedidas varian de una familia a otra hay ocasiones en las que los papas hablan estrictamente en Kìchè, pero las más comunes son cuando ellos se dirigen a la concurrencia en español.

Los papas les hacen preguntas a los hijos acerca de sus sentimientos y del plan de vida juntos. Preguntan si ellos estàn seguros de querer casarse y en muchas ocasiones les piden que hagan conciencia de lo que significa el matrimonio en la vida de ambos, luego pueden recomendar que piensen en las personas que seràn tomadas en cuenta para apadrinar el matrimonio.

En este momento piden que pase la reliquia y brindan, y los jóvenes responden las preguntas.

Los tertuleros retoman la palabra y piden a la concurrencia que determinadas parejas ofrezcan consejos a los jóvenes. Terminando esto pasan los azafates con dulces para que las personas puedan tomarlos solamente de dos en dos.

Cuando va finalizando este ritual los tertuleros agradecen la presencia de las personas y entonces llega el gran momento que es el anuncio del día y la hora en que se realizarà el Remate que es lo último antes del matrimonio. Los jòvenes ya se han puesto de acuerdo con sus papas y entonces dan la fecha y anuncian los nombres de las parejas que ese día van a dar los consejos finales a la pareja, como también los nombres de las personas que van a apadrinar el casamiento.

Al finalizar la pedida se acostumbra acompañar al novio a su casa en donde ofrece una cena que es la que conmemora la respuesta positiva que ha sido obtenida.

# Materiales para la Pedida –Lista Cortesía del Maestro de Ceremonias Señor Rolando Mutz-.

- 1. Reliquia para servir a los invitados en la pedida: Licor, aguas, cigarros, dulces, anicillos y boquitas.
- 2. Copas para licor, vasos para aguas gaseosas, bandejas para servir licor y aguas, azafates o platos para servir los dulces, cigarros y las boquitas.
- 3. Meseros para el servicio.
- 4. Dos velas torneadas, envueltas en servilleta nueva, para la bendición de los novios.
- 5. Si el novio lo desea, puede entregar el anillo de compromiso (No es obligado).

### Remate:

El remate es la última reunión en la que las personas del pueblo ven a la pareja soltera, puesto que en adelante los acompañaràn en su matrimonio.

La principal caracteristica del Remate es que aquì se fija la fecha en la que se llevarà a cabo el matrimonio, la hora y el lugar.

Segùn los entrevistados se llama Remate por que es aquì donde se Rematan las pedidas, es decir, se cierra de forma definitiva el compromiso matrimonial.

El remate debe empezar a las 3:00 de la tarde en punto puesto que es el ritual más largo de las pedidas. Por lo tanto a esta hora la comitiva està tocando la puerta de la casa de la señorita. Las señoras que asisten al remate llevan envuelto en su perraje un octavo de licor el cual entregan a los tertuleros o a los meseros para que luego sea servido y consumido por los presentes.

Para iniciar el remate los tertuleros saludan y preguntan por la salud de cada integrante de la familia nuclear, posteriormente a esto llaman a ambos jóvenes a pasar al frente, una vez allì los padres negocian la fecha del casamiento. La fecha varìa de acuerdo a las posibilidades econòmicas del joven. En este momento el papà del joven da una fecha y el papà de la señorita responde si le parece o no, regularmente y segùn la costumbre la fecha termina siendo una distinta a la propuesta por ambos, a esto es lo que llaman negociar.

El papel que desempeña el tertulero en el remate es de suma importancia ya que èl lleva a cabo el Sukuvenik que quiere decir alinear y coordinar a la familia y a los jòvenes para que ellos puedan manifestar sus sentimientos de alegria, de aceptación —en cuanto a los padres- o de rechazo en el caso de que exista algo malo que haya sucedido. El tertulero ofrece un tiempo para que cualquier rencor y molestia pueda ser aliviada, puesto que reiteradamente habla de limar asperezas y ofrecer apoyo a los futuros esposos.

En este momento del remate se realiza lo que se llama el Convivio en petate – en la actualidad solamente es practicado por Don Francisco Hernández y su esposa Doña Dominga Chanax de Hernàndez.— Este convivio se realiza de la siguiente forma: Las señoras caminan hacia un cuarto preparado previamente en donde hay un petate,

estando allì se hincan y se sirven licor, entre estas señoras se encuentran ambas mamas de los jóvenes, como ambas madrinas. Las mamas platican acerca de las ventajas que van a tener una vez que sus hijos se casen, y el apoyo que deben de ofrecer incondicionalmente una vez empiecen a tener hijos. La plàtica en realidad pretende que ambas mamas se relacionen más y que ambas madrinas se comprometan a ser sus segundas madres.

El papel de Doña Dominga Chanax en realidad es de moderadora de esta plàtica. Una vez terminado este convivio vuelven a la sala donde se encuentra la demàs concurrencia.

En la sala principal se encuentran los invitados y el resto de la familia, el tertulero ordena a las personas que le estàn ayudando servir cuanto antes el chocolate. Seguidamente del chocolate entregan los canastos del repuesto o la reliquia, el nùmero de estos canastos ya ha sido decidido previamente por la familia de la señorita. Inmediatamente después entrega un presente que consta de un canasto pequeño especial para la novia el cual contiene pan grande con su nombre, chocolate, dulces y adornos.

Terminando esto la plàtica continua, pues todavía falta acordar cuantas prendas de vestir y a que hora de la madrugada la comitiva del novio se presentarà el dia del casamiento con la ropa que ella usarà para tal ocasión. Al concluir esto los tertuleros pediràn que los padrinos y madrinas de ambos jóvenes y de ambas bodas se acerquen a ellos y les den consejos, tambièn los tertuleros seleccionaràn entre los invitados de dos a cuatro parejas más —parejas modelos para las que el ser llamadas es un reconocimiento delante del pueblo- los aconsejen . Los jóvenes escucharàn atentamente y agradeceràn los mismos.

Al terminar esto los tertuleros mandan a que pasen los azafates de vasos de aguas gaseosas, de dulces, de boquitas o de cigarros.

El último anuncio serà cuando mencionen si los dos casamientos el civil y el religioso se llevaràn a cabo el mismo dia y en donde se realizarà y quienes realizaràn el compadrazgo. Antes de dar por concluida la actividad en algunas ocasiones la familia de la señorita pide que el novio se quede "Empeñado" hasta el dia del casamiento, entonces el tertulero les explica las razones por las cuales no puede ocurrir esto y en lugar de èl ofrece una botella de licor Quetzalteca

Especial para "Desempeñar" al joven. Posteriormente ambos padres dan la bendición final a los novios por haber logrado los acuerdos. Concluido esto la comitiva del joven se despide y sale con sus invitados rumbo a su casa para ofrecer una cena conmemorativa.

## Materiales para el Remate – Lista cortesía del Maestro de Ceremonias Señor Rolando Mutz-.

- 1. Chocolate y pan para servir a todos, en el Remate.
- 2. Platos planos para el pan, tacitas para el chocolate, bandejas para servir, ollas grandes para hervir el chocolate, jarrillas para servir el chocolate.
- 3. Reliquia para servir a los invitados en el Remate: licor, aguas, cigarros, dulces, anicillos y boquitas.
- 4. Copas para licor, vasos para aguas gaseosas, bandejas para servir licor y aguas, azafates o platos para servir los dulces, cigarros y las boquitas.
- 5. Meseros para el servicio.
- 6. Dos velas torneadas, envueltas en servilleta nueva, para la bendición de los novios.
- 7. Un litro de Quetzalteca Especial, envuelto en una servilleta nueva, para "desempeñar al novio", en caso en caso la familia de la novia lo pida para que se quede con ellos.
- 8. Si el novio no ha entregado el anillo de compromiso, si lo desea, es el momento para hacerlo.
- 9. Repuesto del novio para la familia de la novia. Número de canastos, según lo decida la familia de la novia: pan, chocolate, azúcar y dulces.
- 10. Presente (canasto pequeño) especial del novio para la novia: pan grande especial con el nombre de la novia, chocolate en tableta, dulces y adornos.
- Si se dan consejos a los novios, seleccionar dos o cuatro parejas para que lo hagan.
- Los padres dan la bendición a los novios al final de los acuerdos.
- Calcular bien la cantidad de la reliquia que se va a servir. Tomar en cuenta que lo que sobra se regala o se deja a la familia de la novia al final.

A partir de todo lo expuesto en la presente investigación, la pregunta que surge es: ¿Por què las pedidas matrimoniales indígenas constituyen un hecho Cultural?.

### Capitulo IV.

## ANÀLISIS Y DISCUSIÓN DE RESULTADOS.

La investigación que se presenta fue realizada en San Cristóbal Totonicapán, municipio de Totonicapán, específicamente en el Barrio San Sebastián zona 02 del mismo.

Dentro de los principales instrumentos utilizados estàn: La entrevista, la observación participante y los cuestionarios.

En cuanto a las entrevistas previamente se realizaron guías que servirian para encaminar a los entrevistados hacía aquello que nos interesaba investigar. Se elaboraron así dos tipos de guías; la primera encaminada hacía los tertuleros y la segunda encaminada a los líderes del pueblo.

La guia de los tertuleros tuvo una población de cinco varones ya que ellos son precisamente los más sobresalientes y los cuales son reconocidos por los vecinos para tan importante tradición.

La otra guia elaborada para los lideres del pueblo tuvo una población de cinco, los cuales fueron: el presidente del Comitè de Agua Potable, el presidente de la Hermandad del Señor Sepultado, el señor Empresario dueño de una de las cadenas funerarias principales del pueblo y dos ancianos reconocidos y muy respetados entre los que se encuentra el parroquiano de la iglesia.

Los cuestionarios se utilizaron para los pobladores en general. La población prevista a investigar era de cien personas exactas, aunque al final se contabilizaron ciento uno. De estas personas participantes la gran mayorìa lo constituyeron las mujeres. En total las mujeres que respondieron los cuestionarios sumaron ochenta y dos y los hombres solamente diecinueve.

La población femenina fue constituida por treinta y seis mujeres que cursaron grados de primaria, veintisiete que cursaron grados de diversificado y algunas se graduaron, cinco universitarias y catorce que no estudiaron. También de esta población puede mencionarse que treinta y siete son casadas, veinte son mujeres jovenes solteras en edad de ser pedidas, trece de ellas estaban siendo pedidas, tres mujeres son madres solteras y nueve son adultas mayores viudas.

Las edades en las que oscilan estas pobladoras son entre 15 y 18 años. En esta investigación se tomó en cuenta una pequeña parte de población masculina. El total de los hombres que respondieron los cuestionarios fue de diecinueve. De estos se sabe que once son casados, tres son solteros, dos estaban pidiendo a una señorita en matrimonio y tres son hombres adultos viudos. De esta población diez de ellos asistieron y cursaron grados de primaria, siete cursaron grados de diversificaron y algunos se graduaron y dos son universitarios. Las edades oscilan entre 36 y 80 años.

A continuación de esta descripción de la población total, las respuestas que se obtuvieron del cuestionario para **pobladores** y las más importantes para el análisis son las siguientes:

La primera gràfica estadìstica (No. 1 **P**) se obtuvo de la pregunta central del trabajo, como lo fue la forma en la que los pobladores explicaban lo que era para ellos una pedida matrimonial.

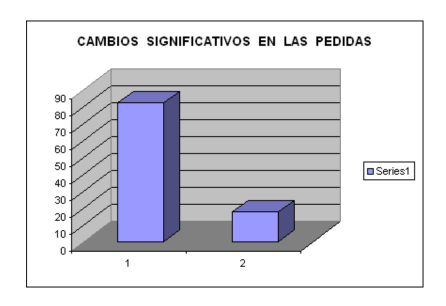


### CONCEPTOS TOMADOS EN CUENTA PARA ELABORACION DE GRAFICA

```
    35.3 % No. 01 UN PERMISO PARA CASARSE
    26.47 % No. 02 PEDIR A LA JOVEN
    10.79 % No. 03 ES ALGO RELIGIOSO MORALMENTE CORRECTO
    5.89 % No. 04 CEREMONIA PARA HONRAR A LA JOVEN
    8.83 % No. 05 JOVEN VIRGEN PARA DESPOSARSE
    3.93 % No. 06 UNA TRADICION MUY ARRAIGADA
    3.93 % No. 07 ES UN CONTRATO Y
    4.86 % No. 08 VARIOS
```

De acuerdo a su experiencia los pobladores opinaron que una pedida matrimonial es el permiso para casarse, en que se fomenta respeto en ambas familias. Las pedidas son entonces el camino al matrimonio a lo moralmente correcto para formar una familia. En todas las pedidas se cumple con la tradición de ofrecer regalos que son desde prendas de vestir, anillos o lo que se llama Reliquia. Algunos regalos van encaminados hacia los participantes en la pedida, como tambièn a padres y a la señorita.

La segunda gràfica (No. 2 **P**) se obtiene al abordar el tema de los cambios significativos que las pedidas han tenido en los ùltimos 10 años.



82.35 % No. 01 OPINÓ QUE SÍ HA HABIDO CAMBIOS % No. 02 OPINÓ QUE NO HA HABIDO 17.65 CAMBIOS

Los pobladores que opinaron que sì han habido cambios bastante significativos en las pedidas, señalaron que el "Respeto" ya no es el mismo, pues hoy en dìa solamente se realiza una Presentación. El respeto puede entenderse en función de que anteriormente era el papà el que decidia con quièn debia casarse su hija, y hoy es la hija quien escoje su pareja. Otro aspecto es el econòmico, y a esto se le agrega que ya no se conoce el rito completo.

Los pobladores que opinaron que no han habido cambios se centraron en que los padres todavía son respetados puesto que las pedidas reconocen aún su autoridad, muestra de ello es que en las pedidas se pide el permiso para el noviazgo.

La tercera gràfica (No. 3 **P**) pone de manifiesto que el realizador y coordinador de las pedidas conocido como "tertulero" es un varòn que es considerado como poseedor de caracteristicas especiales.



### **CONCEPTOS TOMADOS EN CUENTA**

| 48.04 | % | No. 01 | ES UN VARON DISTINTO A LOS DEMAS |
|-------|---|--------|----------------------------------|
| 30.84 | % | No. 02 | ES ALGUIEN QUE SABE EXPRESARSE   |
| 21.12 | % | No. 03 | NULOS.                           |

En el momento en que los pobladores opinan que el tertulero es distinto a los demàs se refieren a que èl es muy importante para preservar este hecho cultural ya que conoce completamente la costumbre lo que permite que tenga el "Don" de expresión y el carisma para hacerlo. Por tal razòn después de los tertuleros los padres y muy generalmente la madre es la encargada de enseñar esta tradición popular.

Tanto tertuleros, ancianos y padres de familia se unen para afirmar que esta tradición popular tiene como objetivo la unión de ambos novios.

La cuarta gràfica (No. 4 **P**) aborda la simbolización de los alimentos que se sirven en una pedida. Los pobladores mencionaron que al realizarse las pedidas matrimoniales, una de las tradiciones más importantes del lugar es la preparación de los alimentos, estos son servidos durante y al final de cada pedida.

Por tal razòn el servir alimentos a los invitados permite la evaluación parcial de còmo se està generando una pedida, como también simboliza agradecimiento al brindar apoyo y tiempo hacía la familia que los ha tomado en cuenta.

Seguidamente se presentan los resultados obtenidos por medio de la guia de entrevistas realizadas a los **Lìderes del Pueblo**.

La gràfica nùmero uno (No. 1 L) corresponde a la opinión que los lìderes tienen sobre la importancia de las pedidas matrimoniales, esto hablando de forma general.



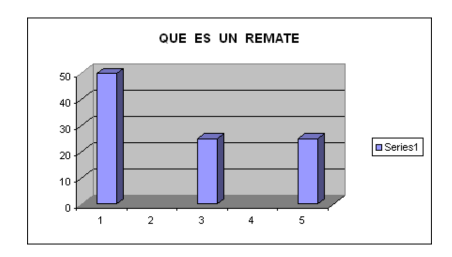
25 % No. 01 REPRESENTA LA TRADICIÓN DEL PUEBLO

25 % No. 03 POSEE VALORES QUE FORTALECE LA CULTURA

50 % No. 05 SIGNIFICA UN ALTO RESPETO HACIA LOS PADRES AL FORMALIZAR UN COMPROMISO.

Los lìderes enfocan entonces la tradición, la cultura y el compromiso como principales ejes en el desarrollo de las pedidas. Es de considerar que los jóvenes novios son los protagonistas en las pedidas, por tal razòn estos ejes de importancia deben ser cumplidos por ellos y por los presentes. Dentro de los presentes, en el caso de la primera pedida (familia nuclear) se encuentran los padres y por ejemplo de faltar alguno de ellos, los abuelitos toman su lugar. Pueden darse excepciones en las cuales las familias ya no cuentan ni con padres ni abuelos, en este caso los hermanos mayores toman desde el inicio este papel. Cuando el padre de la joven —o quièn este tomando el lugar de este- se involucra en la pedida està manifestando su respaldo econòmico, moral por medio de la responsabilidad de entregar a su hija.

La gràfica nùmero dos (No. 2 L) permite conocer la definición de lo que es un remate dentro de las pedidas.



- 50 % No. 01 ES SELLAR EL COMPROMISO MATRIMONIAL FIJANDO FECHA DE BODA.-
- 25 % No. 03 ES REMATAR COMO SU NOMBRE Y LA TRADICIÓN LO INDICA ASIGNANDO FECHAS Y PADRINOS DE BODA.-
- 25 % No. 05 ES LA CULMINACIÓN TOTAL DE LA RELACIÓN, MORAL Y ESPIRITUALMENTE.-

En los remates la pareja de novios reciben bastantes consejos provenientes de personas casadas mayores que ante la sociedad tienen hogares sòlidos.

Para la realización no existe una fecha determinada, lo que los lìderes opinaron fue que la ùnica "Condiciòn" es que sòlo debe tomarse en cuenta que se realice durante un fin de semana de preferencia un dìa sàbado y que este empiece lo más temprano posible, pues se demora al momento de la intervención que hacen para aconsejar a los jóvenes novios. Los asistentes tanto a los remates como a las pedidas son elegidos en su mayorìa por la familia del joven, aunque la familia de la señorita tambièn emite opinión. Los invitados son generalmente amigos de la familia, parientes, vecinos y/o compadres.

La gràfica nùmero tres (No. 3 L) aborda el tema del compadrazgo y de la participación en este.



% No. 01 ES EL RESULTADO DE UNA RELACIÓN DE 75 RESPETO

ENTRE PADRES, ABUELOS Y PADRINOS.-% No. 03 ES CUANDO SE NOMBRA PADRINOS Y 25 REPRESEN-

TANTES DEL NOVIO Y LA NOVIA.-

El compadrazgo se lleva a cabo en el altar de la iglesia —en un momento especial durante el matrimonio religioso- ya que los lìderes señalan que se hace ante los ojos de Dios, pues es un compromiso para siempre que consiste en guiar a los jóvenes por el camino del matrimonio fomentando entre ellos respeto hacia ellos mismos y hacia sus padres. En el compadrazgo intervienen ambos padres de los novios y luego de este acto los varones se llaman "Compadres" y las mujeres "Comadres". Tanto las comadres y los compadres a partir de aquì formaran una nueva familia.

El Compadrazgo puede considerarse como un rasgo muy propio de las pedidas que realizan las personas catòlicas, ya que según opinión de los líderes las pedidas son iguales para las personas evangèlicas, pero la diferencia es muy marcada en el momento en el que el compadrazgo no se realiza, como también cuando en estas pedidas no se consume ni licor ni cigarros.

La gràfica nùmero cuatro (No. 4 L) surge por medio del análisis de la temporalidad, en cuanto a la vigencia que a travèz del tiempo han tenido las pedidas matrimoniales. La pregunta fijò la atención de los lìderes al tema de si en su opinión algún dìa estas podrìan desaparecer?



50 % No. 01 NO DESAPARECEN POR SER UNA TRADICION

25 % No. 02 EL MODERNISMO Y LA ECONOMIA PUEDA DESAPARECERLA

25 % No. 03 EL JOVEN MODERNO NO TIENE EL MISMO RESPETO PARA PEDIR A LA NOVIA.

Los lìderes opinaron que las pedidas siendo una tradición no desapareceràn, pues la transmisión de generación en generación es algo que siempre se cultiva. Otros opinaron que debido a la economía y la modernidad hay probabilidades que desaparezcan , asì como también puede incidir bastante que los jóvenes tienen otro pensamiento y toman otras decisiones en las cuales resulta más fácil formar un hogar sin pasar por las pedidas, a esto es a lo que los lìderes llaman "Perdida del respeto".

Por último se presentan también los resultados obtenidos a travèz de las entrevistas dirigidas hacía los señores Tertuleros, -conocidos también con el nombre de Tortuleros y Portavoces - pues es de hacer mención que aunque todos los participantes en la recolección de datos son importantes, los tertuleros fueron informantes claves en esta investigación.

La gràfica nùmero uno (No.1 **T**) corresponde a la pregunta en la que los tertuleros opinaron en relación a la importancia que tienen las pedidas matrimoniales.



<sup>20 %</sup> No. 01 REPRESENTA RESPETO Y ARMONIA ENTRE LAS FAMILIAS.

<sup>40 %</sup> No. 02 ES DARLE IMPORTANCIA TOTAL A LA NOVIA COMO MUJER.

<sup>20 %</sup> No. 03 UNA EXPRESIÓN PROPIA DE LA TRADICIÓN DEL PUEBLO.

<sup>20 %</sup> No. 04 INCULCA EL RESPETO RELGIOSO Y OBEDIENCIA HACIA DIOS.

La opinión que los tertuleros dieron a conocer fue muy valiosa, pues es de tomar en cuenta que ellos son señaldos como las principales personas que perpetùan estas tradiciones. Los tertuleros al poseer el "Don" de expresión son los más indicados para representar a las familias que participan en las pedidas. Segùn los tertuleros todo el desarrollo de una pedida es simbólico, pues cada paso, cada detalle y cada palabra tiene un significado. Por ejemplo los regalos ò las reliquias que el joven presenta en las pedidas —en especial los alimentos—llevan la simbolización de gratitud a la familia de la señorita por permitirles pedir a su hija. Por tal razòn los tertuleros, son los varones encargados del "èxito" que una pedida pueda tener, es decir, ellos coordinan todo el rito.

Cuando se dice que coordinan todo, se habla de que ellos tienen conocimiento exacto de quienes llegaran. Los invitados en su mayoria son escogidos por los padres del novio, aunque en la actualidad ya los jóvenes intervienen más en esto. Los invitados son aquellas personas que han participado en los momentos importantes de su vida.

La gràfica nùmero dos (No.2 T ) permite saber si los tertuleros consideran que las pedidas matrimoniales han tenido cambios significativos en los ùltimos diez años.



60 % No. 01 SI HAN HABIDOA CAMBIOS SIGNIFICATIVOS 20 % No. 02 NO HAN HABIDO CAMBIOS SIGNIFICATIVOS.

20 % No. 03 OTROS.

Los tertuleros en su mayoria señalaron cambios muy significativos en especial encaminados a actitudes de los jóvenes, como poco auge en cuanto a su realización y significación del hecho.

Por otro lado los demàs tertuleros opinaron que no han habido, ni abran mayores cambios ya que la esencia —el llamado Permiso- aùn se sigue practicando, a pesar de todos los modernismos que se han incorporado.

La gràfica nùmero tres (No. 3 **T** ) nos da a conocer si los tertuleros reconocen las pedidas matrimoniales como aquellas que representan la consolidación familiar.



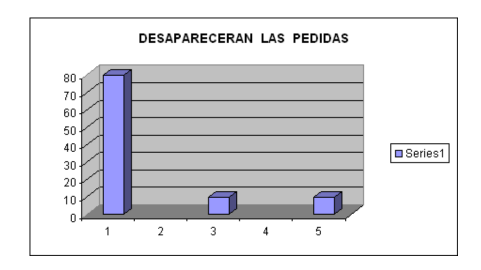
80 % No. 01 SÍ HAY CONSOLIDACIÓN FAMILIAR ANTE LA SOCIEDAD.

20 % No. 03 ES LA VIA LEGAL, MORAL Y TRADICIONAL PARA LA CONSOLIDACIÓN FAMILIAR.

A partir de esto puede decirse que según los tertuleros la consolidación familiar se logra solamente a travèz del rito de las pedidas, ya que es allì donde existe la unión de las familias para poyar a los novios y también es aquì donde los jóvenes se preparan para casarse y asì llegar a formar y consolidar una familia.

Esta consolidación familiar aunque se va formando desde el inicio de las pedidas es en el Remate y en el Compadrazgo donde según los tertuleros se fortalecen más los vinculos.

La gràfica número cuatro (No. 4 **T** ) refleja lo que los tertuleros opinan en relación a sì la tradición de las pedidas algún dia va a desaparecer.



- 80 % No. 01 NO, PORQUE EL DIA QUE DESAPAREZCAN, SE PIERDEN LAS RAICES INDIGENAS.
- 10 % No. 03 PUEDEN PERDERSE, LA JUVENTUD ACTUAL NO QUIERE LLEVARLAS A CABO.
- 10 % No. 05 OTROS.-

En su mayoria los tertuleros reconocen que las pedidas no van a dejar de practicarse, esto porque señalan que las generaciones las estàn aprendiendo y es de tomar en cuenta tambièn que las raices mismas hacen que el individuo cultive y practique sus tradiciones, es decir, puede mencionarse que las pedidas dan lugar a una pertenencia identitaria.

## Capìtulo V.

### **CONCLUSIONES:**

A continuación de todos los datos que en esta investigación se han aportado, es momento para responder interrogantes que generaron tanto la pregunta de investigación como la hipótesis.

Se puede afirmar que las pedidas matrimoniales indígenas que se practican en San Cristóbal Totonicapán cumplen con las características que varios autores folklòrologos les han acuñado a los hechos culturales y/o folklòricos; por tal razòn las pedidas matrimoniales pueden ser denominadas tambièn hechos culturales, en la que la vida cotidiana pasa a ser sacra.

Como se ha venido mencionando en esta investigación, las pedidas matrimoniales en este momento de la historia pasan por un proceso dinàmico que las està transformando.

Este proceso dinàmico generalmente derivado de la globalización, e històricamente de la guerra, transculturación, y dictaduras; provoca cambios los cuales se ven reflejados tanto en la pràctica como en el pensamiento de los pobladores.

Cuando se dice pràctica y pensamiento nos referimos a dos puntos importantes. El primero es que debe mencionarse que el àmbito econòmico juega un papel primordial para la realización de las pedidas, pues es de tomar en cuenta que el status econòmico que la familia del novio posee va a verse reflejado en toda la relización del ritual. Un ejemplo de esto puede ser la cercanía entre una y otra, los regalos que presenten y la proximidad de la fecha del matrimonio. El segundo lo constituye lo que hemos dado en llamar "pensamiento". Según los entrevistados el pensamiento que prevalece en la juventud que hoy practica las pedidas ha cambiado, este cambio principalmente puede notarse en que las parejas ya no son unidas unicamente por el padre, sino que son los mismos jóvenes los que deciden con quièn casarse (y por lo tanto existen multiples expresiones de afectividad pública y decidida entre ellos, que ya no precisamente son sensuradas). Este punto es bien relevante ya que constituye un cambio en los modelos practicados, por tal razòn la población misma distingue entre un modelo antiguo/ tradicional y un modelo actual/ moderno.

En el modelo tradicional se menciona el profundo "Respeto" al que estaban sujetas todas las parejas –no se conocian y obedecian si debian casarse- el respeto que señalan es generalmente la forma en que los jóvenes aceptaban la decisión que sus padres tomaban en función de su vida misma; hoy en dia ya son muy pocos los casos en los cuales los padres deciden, lo que permite y da lugar a que la sociedad patriarcal tilde este hecho como un cambio con razgos modernos y rememore continuamente el modelo antiguo haciendo una comparación cuya conclusión es que ahora ya no existe el mismo respeto de antes.

Las pedidas matrimoniales por otro lado constituyen excelentes recursos por medio de los cuales se pueden investigar las identidades y/o adscripciones religiosas de las familias y de los novios.

En San Cristóbal Totonicapán de manera general todas las familias indígenas practican las pedidas matrimoniales, pero de forma distinta. En las familias evangèlicas puede decirse que las pedidas son celebradas con un ritual que posee características ancestrales, pero también modernas o dinàmicas. Ancestrales porque se rige al ritual tradicional que tiene como objetivo el pedir a la señorita, pero modernos porque aunque el ritual es tradicional no se manifiesta la "socialización" que medios como el alcohol y tabaco permiten a las personas participantes. Un ejemplo de los cambios que la adscripción religiosa permite es el compadrazgo ya que no es acostumbrado entre los evangèlicos y que constituye un vinculo social entre familias.

Por otro lado, es de resaltar el papel de la mujer en la sociedad San Cristobalense y por ende su papel en las pedidas matrimoniales.

En la antigüedad la mujer en su rol de madre de la señorita era la mediadora y la ùnica que tenìa comunicación con la familia que aùn el señor padre de familia no habìa recibido en su casa. La madre era la encargada de abrir la puerta y hablar en nombre del esposo para una pròxima cita; luego en su rol de consejera la madre era la confidente y entendia los sentimientos de la señorita cuando en algunas ocasiones el joven que su padre habìa escogido para ella, no era de su total agrado.

Hoy en dìa la madre se convierte en consejera y amiga en la cual la hija deposita sus sentimientos, pues claro està que la madre es la persona más cercana de abogar por su hija ante el padre en el momento en que la señorita decide que su novio llegue a su casa y hable con su padre. En su rol de formadora y reproductora de las tradiciones del lugar tenemos que la mujer aporta a las futuras generaciones la cosmovisión de lo que representa una pedida matrimonial -todos los entrevistados coincidieron en afirmar que es la madre la que asiste a las pedidas sin falta y que se hace acompañar de alguno de sus hijos- por medio de inculcarles el respeto y el valor que representan las tradiciones y en este caso las pedidas.

En cuanto al tema de la no continuidad de las pedidas matrimoniales es de hacer mención que en San Cristóbal Totonicapán se estàn dando casos en que las familias ya no suelen practicar pedidas matrimoniales, esto se debe a varias situaciones. En primer lugar porque se han incrementado los casos en los cuales las señoritas llegan a ser madres antes de ser pedidas y antes de haberse desposado, esta falta es llamada "impureza", las familias tradicionalistas optan por abolir su pedida puesto que consideran que ella desonrrò a su padre y a su familia.

Este hecho que tiende a ir en aumento permite que en muchas ocasiones se medite que ante el paso del tiempo puedan desaparecer. Ante esta aseveración los cientistas sociales a los cuales hemos citado explican claramente que las tradiciones suelen ser dinàmicas y no estàticas gestan muchos cambios pero que nunca desaparecen solo se modifican. Un dato muy importante que aporta esta investigación es que el pensamiento que la juventud estudiantil tiene en la actualidad sobre el tema de las pedidas matrimoniales està siendo modificado enormemente debido a que ellos cada vez más se integran a la globalización y/o consumismo.

Por ejemplo no es igual preguntarle a un grupo de jóvenes que viajan a diario a estudiar què piensan que son las pedidas matrimoniales que preguntarle a un grupo de jóvenes (hombres y mujeres) que vivan y trabajen en el municipio y que no hallan tenido la oportunidad de estudiar.

Las respuestas que se obtendràn estaràn marcadas por grandes diferencias entre los jóvenes que no estàn del todo sumergidos en el modernismo.

Si al mencionar a esta población estudiantil tomamos en cuenta a los universitarios tambièn, podemos concluir que las opiniones acerca de este tema se distancian cada vez más, pero al final la esencia, es decir, el reconocimiento del hecho cultural en las pedidas es el mismo.

Por otro lado y según los datos investigados se conoce que para poder celebrar las pedidas matrimoniales debe contarse con la ayuda de personas reconocidas en la comunidad como es el caso de los tertuleros, por tal razón ellos constituyen recursos humanos relevantes ya que son los conocedores más puntuales de todo lo referente a las pedidas. Durante la realización de esta nvestigación los pobladores mismos hacian referencia en que los tertuleros son los varones con más conocimientos de todas las tradiciones del lugar, lo cual permite que en la mayoria de los casos no sòlo realicen las pedidas sino que instruyan a la familia en relación a los pasos y a la ceremonialidad completa de las pedidas. Los tertuleros son entonces, ejecutores directos de las tradiciones, pero también son los instructores que velan porque las pedidas se realicen a cabalidad, permitiendo así que la población conozca a fondo las pedidas.

Un papel importante en cuanto a tradiciones, específicamente las pedidas, lo juegan las generaciones que aprehenden sobre ellas. Si bien es cierto, al momento en que se realizaron las entrevistas, los entrevistados afirmaban que especialmente son las mujeres las que aprenden. Tal es el caso de que las madres que con su actitud muestran relevancia —como ya se mencionò- porque son ellas las que inculcan la importancia de las pedidas, las niñas desde pequeñas son llevadas a las pedidas y las van entendiendo y conociendo, por lo tanto cuando estas son pedidas, se casan y tienen hijos de la misma forma empiezan su enseñanza y su transmisión de conocimientos.

Las tradiciones como las pedidas matrimoniales estàn tan arraigadas y tan compenetradas en la cosmovisión de los San cristobalenses que forman parte de su identidad, ya que a pesar de que existan creencias religiosas distintas –catolicismo y evangelismo y otras- las pedidas se reproducen y practican, claro està que con diferentes matices, pero lo que hay que resaltar es que la pràctica y el simbolismo que representan para cada lugareño es y seguirà siendo relevante.

## **BIBLIOGRAFÍA:**

- Ajmac Cuxil, Concepción. Tesis "Vida Social en Tecpàn: Juventud, Clases y Matrimonio" Escuela de Historia. USAC. 1979. Guatemala.
- Ak`kutan textos. "Proceso Ritual del Matrimonio en Verapaz" Investigadores Culturales. 2007. Coban Alta Verapaz.
- Bà Tiul, Màximo Abraham. "Breves notas sobre el Matrimonio Qèqchi` en Guatemala" Etnologia y Etnografia, Tradiciones de Guatemala No. 51-52. Centro de Estudios Folklòricos CEFOL, p. 239-242. 1999. Guatemala.
- Baquiax, Modesto. Entrevista realizada, Escuela de Historia. USAC. 2006. Guatemala.
- Barrios Ruiz, Walda y Leticia Pons Bonals. "Sexualidad y Religión en los Altos de Chiapas" 1995. Universidad Autónoma de Chiapas, Mèxico.
- Bunzel, Ruth. "Chichicastenango". Seminario de Integración Social Guatemalteca. 1981. Guatemala, Centro Amèrica.
- Carmack, Robert. "Historia Social de los Quiches" Seminario de Integración Social Guatemalteca. 1979. Guatemala, Centro Amèrica.
- Carvalho Neto, Paulo. "Concepto de Folklore". Traducción del Portugués por Jorge Enrique Adoum. Editorial Piedra Santa Tercera Edición 1979. Guatemala.
- Carranza, Felipe. "Costumbres o Ceremonias Matrimoniales Indígenas en el Departamento de Totonicapán". Guatemala Indígena Vol. VI No. 2-3- 1971. Guatemala.

- Centro de Estudios Folklòricos CEFOL. "Sociedad de un Pueblo Indígena" estudio sobre San Andrès Xecùl Totonicapán, p. 97-108. 1993. Guatemala.
- Censo Poblacional VI de habitación, Instituto Nacional de Estadistica INE. 2,002. Guatemala.
- Esquit Choy, Edgar. "El Respeto a la Palabra. El orden juridico del pueblo Maya" Centro de Estudios de la Cultura Maya, 1,995. Guatemala.
- Frison, Fray Bruno. Publicaciones del Instituto Teològico Salesiano. Colección Històrica No1. "Pàhula" 1,975. San Cristóbal Totonicapán, Guatemala.
- Frison, Fray Bruno. "El Indígena de Totonicapán: Nacimiento-Matrimonio- Muerte" 2000. Guatemala.
- Gabriel Xiquin, Calixta. Ri Rejqalem Kisamaj Ri Ajk`exelom Chiga. Tesis: La fundaciòn Social de los y las guìas espirituales. Universidad Rafael Landivar. "2002, Guatemala.
- "Historia de San Cristóbal Totonicapán" Proyecto de Restauración y Conservación de la Plaza Atrial del siglo XVI de San Cristóbal Totonicapán, 2,002, Guatemala.
- Instituto Alianza Nacional Contra la Pobreza. Secretaria de Planificación Econòmica- SEGEPLAN- Taller dos. "Diagnòstico mejorado del Municipio de San Cristóbal Totonicapán". 2,003. Guatemala.
- Instituto Civico. "Plan de Desarrollo Municipal, Municipalidad de San cristóbal Totonicapán, Totonicapán". 2,000. Guatemala.
- Instituto Nacional de Estadistica INE. Atlas conozcamos Guatemala.

- Kalny, Eva. "La Ley que llevamos en el Corazòn" Una aproximación antropològica a los derechos humanos y normas familiares en dos comunidades Mayas (Sacapulas, Quichè). AVANCSO, serie autores invitados No. 11, 2003.Guatemala.
- Lara Figueroa, Celso. "Contribuciones del Folklore al estudio de la Historia" Editorial Universitaria Colección Problemas y documentos, volumen 7. USAC. 1,977. Guatemala.
- Miles, Suzanne W. "Los Pokomames del siglo XVI" Seminario de Integración Social Guatemalteca. 1983. Guatemala Centro Amèrica.
- Morales Sic. Josè Roberto. Colección de Maestria. Religión y Política: El Proceso de institucionalización de la espiritualidad en el movimiento Maya guatemalteco. FLACSO. 2,007. Guatemala.
- Monografía del Departamento de "Totonicapán", 1,942. Guatemala.
- Nash, Manning. "Los Mayas en la Era de la Màquina" Seminario de Integración Social Guatemalteca.1970. Guatemala.
- Ordòñez Chipin, Martín. "Estudio sobre la Poliginia en Santa Maria Chiquimula, Municipio del Departamento de Totonicapán". Guatemala Indígena vol. VI No. 2-3. 1,971. Guatemala.
- Palomino, Aquiles. "Patrones Matrimoniales entre los Ixiles de Chajul". Guatemala Indígena, volumen VII, numero 1-2. Junio de 1972. Guatemala.
- Paul D. Benjamín. "La vida de un Pueblo Indígena de Guatemala". Ministerio de Educación. 1959. Guatemala Centro América.
- Paul Lois y Benjamín D. Paul. "Cambios en los modelos de casamiento en una comunidad guatemalteca del altiplano". Cuadernos del Seminario de Integración Social Guatemalteca, cuaderno No. 13. Ministerio de Educación. 1996. Guatemala Centro América.

- Pèrez Capriel, Saulo. Tesis: "Restauración de la Municipalidad de San Cristóbal Totonicapán, Totonicapàn". Proyecto de Graduación por E.P.S. 2,004. USAC Facultad de Arquitectura. Quetzaltenango - Guatemala.
- Revista Domingo. "El Camino al Altar". Prensa Libre. 2,005. Guatemala.
- Reyes, Enrique Virgilio. Tesis: "Poder Local y Bosques comunales en Totonicapán. El caso de la Aldea San Vicente Buenabaj, Municipio de Momostenango" 1,995. Guatemala.
- Rodríguez Rouanet, Francisco. "El Indígena Guatemalteco" Publicación del Comitè de Arte y Cultura del Banco de Guatemala. 1990. Guatemala, C.A.
- Vansina, Jan. "La tradición Oral" Segunda edición, Editorial Labor. 1,968. Barcelona España.

# **ANEXOS**

### **Guìa de Entrevistas (TERTULEROS).**

### Apertura:

Agradecimiento por el espacio, tiempo y confianza para lograr la entrevista.

Mencionar que el objetivo de la entrevista es conocer la importancia y la simbolización que tienen las pedidas matrimoniales en el lugar.

### Desarrollo:

- 1. Còmo llegò a ser usted tertulero?
- 2. Què lo impulsò o impulsa a ser tertulero?
- 3. Puede contarme cuàl es la importancia que tiene la realización de las pedidas matrimoniales?
- 4. Según su experiencia me puede contar còmo se desarrolla una pedida?
- 5. Podrìa contarme en relación a los obsequios que se dan dentro de este rito y si tienen o no algún significado?
- 6. Cree usted que en esta clase de ceremonias los invitados pueden ser elegidos por ciertos criterios o requisitos, a su pareder cuàles podrían ser?
- 7. Cuantos años tiene usted de ser tertulero? Según su experiencia considera usted que han habido cambios significativos en la realización de las pedidas matrimoniales durante los últimos diez años?

- 8. Hemos hablado ya de las pedidas, pero quisiera que me contara un poco acerca del Remate, què es y porquè se llama asì
- 9. Cree usted que las pedidas matrimoniales representan la consolidación familias?
- 10. Sabe usted què es un Compadrazgo, quiènes intervienen en este y porquè?
- -Sòlo ocurre entre hombres o sòlo entre mujeres-.
- 11. Cuàntos tertuleros cree usted que hay en el pueblo?
- 12. Podrìa usted narrarme una pedida?
- 13.Cree usted que esta tradición de las pedidas algún dia va a desaparecer?

### **Guia de Entrevistas (OTROS LIDERES)**

### Apertura:

Agradecimiento por el espacio, tiempo y confianza para lograr la entrevista.

Mencionar que el objetivo de la entrevista es conocer la importancia y la simbolización que tienen las pedidas matrimoniales en el lugar.

### Desarrollo:

- 1. Puede contarme que importancia tienen para usted las pedidas matrimoniales?
- 2. Segùn su experiencia de què manera se pueden desarrollar las pedidas matrimoniales?
- 3. En caso de la usencia de padre o madre de alguno de los jóvenes quièn lo sustituye y porquè?
- 4. Cuàl es la opinión que tiene como padre que es, acerca de involucrarse en la pedida?
- 5. Hemos hablado ya de pedidas . . . de acuerdo a estas pedidas, luego viene el Remate, podrìa contarme què es y porquè se llama asì?
- 6. Para estas ceremonias de pedidas se consideran las fechas como algo importante a tomar en cuenta, me puede decir de què depende esta?
- 7. Quiènes son los que eligen a los invitados, porquè son estas personas las invitadas?
- 8. sabe usted que es un Compadrazgo, quiènes intervienen en este y porquè? –Sòlo entre hombre o mujeres sucede-.

- 9. Conoce usted que opinión tiene alguna iglesia evangèlica en relación a las tradiciones populares, como por ejemplo las pedidas?
- 10. Cree usted que esta tradición de las pedidas algún dìa va a desaparecer?

Universidad San Carlos de Guatemala. Escuela de Historia. Àrea de Antropología / Trabajo de Campo.

## Cuestionario para Pobladores.

**Instrucciones:** El presente cuestionario tienen como objetivo obtener información para el desarrolñlo de la tesis titulada "Las Pedidas matrimoniales Indígenas como un hecho cultural — El caso de San Cristóbal Totonicapán/ Totonicapán". Se le ruega prestar la colaboración para el logro de los objetivos.

A continuación se le presentan las preguntas las cuales se le solicita contestar.

| explic | carìa           | usted                                       | lo                                           | que                           | es                                | una                                                                   | pedi                                      | da m                                      | atrimon                                                                                             | ial?                                                             |
|--------|-----------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
|        |                 |                                             |                                              |                               |                                   |                                                                       |                                           |                                           |                                                                                                     | _                                                                |
|        |                 |                                             |                                              |                               |                                   |                                                                       |                                           |                                           |                                                                                                     | _                                                                |
| olla   |                 | •                                           |                                              |                               | •                                 |                                                                       |                                           | erarme                                    |                                                                                                     | se<br>una<br>                                                    |
|        |                 |                                             |                                              |                               |                                   |                                                                       |                                           |                                           |                                                                                                     |                                                                  |
|        |                 |                                             |                                              |                               |                                   |                                                                       |                                           |                                           |                                                                                                     |                                                                  |
|        |                 |                                             | •                                            |                               |                                   |                                                                       |                                           | galos                                     |                                                                                                     |                                                                  |
| ?      |                 |                                             |                                              |                               |                                   |                                                                       |                                           |                                           | Signific                                                                                            |                                                                  |
|        | cuerdo colla a? | cuerdo a su<br>colla<br>a?<br>usted si dura | cuerdo a su experolla a? usted si durante la | cuerdo a su experier colla a? | cuerdo a su experiencia, rolla a? | cuerdo a su experiencia, pue colla a? usted si durante las pedidas se | cuerdo a su experiencia, puede e colla a? | cuerdo a su experiencia, puede enumerolla | cuerdo a su experiencia, puede enumerarme rolla a?  usted si durante las pedidas se ofrecen regalos | usted si durante las pedidas se ofrecen regalos, de ser signific |

| 4.  | <ul> <li>Estos regalos u obsequios a quièn van dirigidos:</li> <li>a) Padres</li> <li>b) Novia</li> <li>c) Familia en General</li> <li>d) Solo a Padres</li> <li>e) Todas las anteriores.</li> </ul> |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sì. | Considera que la tradición de las pedidas ha tenido cambios muy significativos en los ùltimos diez años?  No rquè?                                                                                   |
|     |                                                                                                                                                                                                      |
| 6.  | Los alimentos servidos en una pedida son especiales, podria contarme cuales son y què significan?                                                                                                    |
|     |                                                                                                                                                                                                      |
| 7.  | En esta clase de ceremonias quienes son los que eligen a los invitados y porque invitan a estas personas?                                                                                            |
|     |                                                                                                                                                                                                      |
| 8.  | Cree usted que el varòn que es tertulero es igual a los demàs varones o tiene caracteristicas especiales que lo distinguen?                                                                          |
|     | 95                                                                                                                                                                                                   |

| 9.   | Me podrìa decir cuàl es lo más importante que ve usted en las pedidas?                              |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
|      |                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      |                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 10.  | Podria contarme cuàntas veces pùede llevarse a cabo una pedida y de què depende el nùmero de veces? |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 11.  | Cree usted que esta tradición de las pedidas algún dia va a                                         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 11.  | desaparecer?                                                                                        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | Cree usted que a los jóvenes les gusta participar en las pedidas.  que?                             |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 13.  | En su casa hay alguien que les enseñe a los jóvenes y señoritas las                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| trad | liciones, en especial todo lo relacionado a las idas?                                               |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      |                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

|          |      | narrarme | pedida |
|----------|------|----------|--------|
| matrimon | ial? |          |        |
|          |      |          | <br>   |
|          |      |          |        |

Gracias por su Participación.